CLARIDADES. REVISTA DE FILOSOF{A
vol. 17 | ndm. 2 | 2025 | pginas 39-81.

CONCIENCIA MORAL Y COHERENCIA ENTRE
EL DOS-EN-UNO. UNA APROXIMACION
FENOMENOLOGICA A LA CONCEPCION

ARENDTIANA DE CONDUCTA MORAL!

Conscience and coherence between the two-in-
one. A phenomenological approach to Arendts
conception of moral conduct

Maria CAMILA SANABRIA CUCALON | JuaN FERNANDO GaRrcia CASTRO
Universidad Pontificia Bolivariana | Colombia

Francisco Martin Diez FiscCHER
Universidad Catélica Argentina | Argentina

Fecha de envio: 16/01/2024 | Fecha de aceptacién: 14/06/2024 | DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.18473

Resumen En este trabajo proponemos una aproximacién al fenémeno
dela conducta moral a partir de la filosoffa de Hannah Arendt.
Este fenémeno serd analizado a partir de las manifestaciones
de la conciencia moral, mostrando que la busqueda de
la coherencia del yo consigo mismo no solo implica la

1. Este articulo se deriva de la investigacion en curso de la tesis doctoral titulada E/ zestigo
de si y el testigo de los otros. Hacia una teoria heterorreferencial de la conducta moral desde
la reinterpretacion de la concepcion arendtiana y adscrita al proyecto de investigacién
«Problematizaciones hermenéuticas de las subjetividades politicas en el contexto del
semiocapitalismo: narrativas, précticas y dispositivos en disputa» (737C-07/22-42) de la
Universidad Pontificia Bolivariana.

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009
Asociacién para la promocién de la Filosofia y la Cultura en
Milaga (FICUM) y UMA Editorial



40

Palabras clave

Abstract

Keywords

SanaBRIA CucaLON, Garcia CasTtro Y DiEz FiscHER

participacién de las facultades del pensamiento y el juicio,
sino también de la memoria, la imaginacién productiva y
reproductiva, y la voluntad. Siguiendo la distincién de los
«momentos» de la conciencia moral arendtiana mencionados
por Jerome Kohn en las notas a Responsabilidad y juicio,
analizamos cémo las facultades senaladas participan en la
manifestacién de la conciencia como 1. Testigo, 2. Aquello
que juzga en mi mismo sobre mi mismo, 3. Mi facultad de
juzgar, y 4. Una voz interior, con el propédsito de comprender
su participacién en la conducta moral.

Conciencia moral; conducta moral; pensamiento; juicio;
memoria; voluntad; Hannah Arendt.

In this article we propose an approach to the phenomenon of
moral behavior based on the philosophy of Hannah Arendt.
This phenomenon will be analyzed from the conscience’s
manifestations, showing that searching for coherence of the
self with itself would not only imply the participation of
the faculties of thinking and judgment but also of memory,
productive and reproductive imagination, and the will.
Following the distinction of the «moments» of Arendtian
conscience mentioned by Jerome Kohn in the notes to
Responsibility and Judgment, we analyze how the indicated
faculties participate in the manifestation of conscience as 1.
Witness, 2. That which judges in myself about myself, 3.
My faculty of judgment and 4. An inner voice, this for the
purpose of understanding its participation in moral conduct.

Conscience; moral behavior; thinking judment; memory;
will; Hannah Arendt.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 41
INTRODUCCION

n este trabajo abordamos el tema de la conducta moral desde la

perspectiva de la filosoffa arendtiana. Esta conducta se entiende

como la pretensién de la coherencia del yo consigo mismo, basada

en la concepcién antropolégica del dos-en-uno. Las interpretaciones
sobre la filosoffa moral de Hannah Arendt suelen centrarse en dos facultades
fundamentales: el pensamiento y el juicio®. En este estudio proponemos
que una aproximacién al fenémeno de la conducta moral, a partir de las
manifestaciones de la conciencia moral, mostraria que la bisqueda de la
coherencia del yo consigo mismo no solo implica la participacién de las
facultades del pensamiento y el juicio, sino también de la memoria, la
imaginacién productiva y reproductiva, y la voluntad.

El desarrollo de esta propuesta estd dividido en cinco momentos. En
el punto 1. Concepcién arendtiana de conciencia moral, explicaremos
la concepcién arendtiana del dos-en- uno y mostraremos que, siguiendo
a Arendt, la conciencia moral podria entenderse como subproducto
del pensar. Tras desarrollar los presupuestos conceptuales del dos-en-
uno y la conciencia moral, presentamos sus cuatro facetas siguiendo la
distincién mencionada por Kohn. En los puntos 2 al 5, realizamos un
andlisis fenomenoldgico de las facetas de la conciencia moral para mostrar
las facultades que participarian la busqueda de la coherencia del dos-en-
uno. Asi, en el punto 2 abordamos la conciencia moral como «testigo»,
mostrando que requeriria de la participacién del pensamiento, el cual daria
lugar a la autoconciencia, y de la facultad de la memoria. En el punto 3, nos
ocupamos de la conciencia como «aquello que juzga en mi mismo sobre
mi mismo» para mostrar que en ella participa el juicio (reflexionante),

2. Algunas de las interpretaciones que centran su atencion en las facultades del pensamiento
y el juicio son: (a) Adolfo Jerénimo B., & Yuliana L. «El mal radical y la banalidad del
mal: las dos caras del horror de los regimenes totalitarios desde la perspectiva de Hannah
Arendt. » Universitas Philosophica 30, no. 60 (2013):99-126. (b) Richard J. Bernstein.
«;Cambi6é Hannah Arendt de opinién? Del mal radical a la banalidad del mal». E{ orgullo
del pensar Editado por Fina Birulés. 231-252 (Barcelona: Gedisa, 2018).(c) Andrés
Gonzilez Santos. Hannah Arendt, el pensamiento y el mal. Universidad Nacional de
Colombia Sede Bogotd Facultad de Ciencias Humanas Departamento de Filosoffa. 2011.
(d) Victoria Camps. «La moral como integridad» en E siglo de Hannah Arendr. Editado
por Manuel Cruz 63-85. (Barcelona: Paidés, 2006).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



42 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

la imaginacién (representativa) y la memoria. En el punto 4 tratamos la
conciencia como «facultad de juzgar», mostrando que en ésta participaria la
facultad de juicio (proyectivo-reflexionante), pero también la imaginacién
(productiva). En el punto 5 abordamos la faceta de la conciencia como «voz
interior», y mostramos que las facultades que participarian son la voluntad
y la imaginacién (reproductiva). Por tltimo, en el punto 6 retomamos las
ideas desarrolladas en los momentos anteriores.

I. CONCEPCION ARENDTIANA DE CONCIENCIA MORAL

En el presente apartado presentaremos los presupuestos conceptuales
de nuestra investigacién. En primer lugar, expondremos la concepcién
antropoldgica del dos-en-uno y proponemos que esta seria el presupuesto
fundamental de la concepcién arendtiana de conducta moral. En
segundo lugar, mostraremos que acorde con Arendt, la conciencia moral
estarfa condicionada por la actividad de pensar, de la cual emergeria
como su subproducto.

I. 1. EL DOS-EN-UNO

Arendt entiende la conducta moral como la bisqueda de coherencia entre
las acciones y los juicios de una persona, lo que implica evitar realizar
aquello que se juzga como malo y hacer lo que se considera correcto.

La conducta moral, a partir de lo que hemos visto hasta ahora, parece
depender del trato del hombre consigo mismo. No debe contradecirse
a si mismo haciendo una excepcién en favor propio, no debe colocarse
en una posicién en la que haya de despreciarse a si mismo. Moralmente
hablando, ello debe bastar no s6lo para permitirle distinguir lo que estd
bien de lo que estd mal, sino también para hacer lo primero y evitar lo

segundo? (Arendt, 2007: 89).

3. Aunque en este fragmento Arendt incluye el hacer el bien como parte de la conducta
moral, la anterior cita resalta que lo prioritario para mantener la coherencia es evitar el
mal. En Responsabilidad y juicio, Arendt reflexiona sobre hacer el bien, y propone que
esto supondria un olvido del yo; es decir, la condicién contraria a la que se requiere para
la conducta moral «El criterio Gltimo para hacer positivamente el bien, por otro lado, lo
encontramos en el desapego de uno mismo, en la pérdida del interés por el propio yo (...)
si deseo hacer el bien, no debo pensar en lo que estoy haciendo» (Arendt, 2007: 133).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 43

Proponemos que la nocién del dos-en-uno es el fundamento de la
concepcién arendtiana de la conducta moral, ya que se refiere a la posibilidad
de coherencia o contradiccién dentro de la dualidad constitutiva de nuestra
unicidad. En La vida del espiritu, Arendt dedica un apartado titulado
«Dos-en-uno» a mostrar la interconexién entre la incapacidad o el rechazo
a pensar y el mal, retomando en su argumentacién dos afirmaciones
socriticas que, mds adelante, denomina como subproductos del pensar
(Arendt, 2002: 202-203).

La primera de estas es «Cometer la injusticia es peor que recibirla». La
segunda, que segun Arendt serfa requisito para la primera, es:

Es mejor que mi lira esté desafinada y que desentone de mi, e igualmente
el coro que yo dirija, y que muchos hombres no estén de acuerdo conmigo y
me contradigan, antes de que yo, que no soy mds que uno, esté en desacuerdo
conmigo mismo y me contradiga® (citado en Arendt, 2002: 203).

Arendt se detiene en esta segunda afirmacién para explicar que en esta
unicidad referida por Sécrates se inserta una diferencia que permite la
armonia o la contradiccién. La experiencia del pensamiento, en la que el yo
mantiene un didlogo interior y silencioso consigo mismo’, estd precedida
por la conciencia de si, lo cual permite reconocerse como dos-en-uno vy,

4. Referencia original: Platén, Gorgias, 474b, 483a, b. Cursivas de Arendt.

5. En el Zeéeteto se halla la siguiente referencia al pensamiento: «TEET. - ;A Qué llamas
td pensar?

SOC. - Al discurso que el alma tiene consigo misma sobre las cosas que somete a
consideracién (...) A mi, en efecto, me parece que el alma, al pensar , no hace otra cosa
que dialogar y plantear se ella misma las

preguntas y las respuestas, afirmando unas veces y negando otras. Ahora bien, cuando se
decide, su resolucién es manifiesta y, aunque esta se produzca con mds o menos rapidez
, mantiene ya sus afirmaciones y no vacila, de ahi que la consideremos su opinién . En
conclusién, al acto de opinar yo lo llamo hablar , y a la opinién un discurso que no se
expresa, ciertamente, ante otro ni en voz alta, sino en silencio y para uno mismo» .(Platén,
1998: 189¢-190a). En Sofista se retoma la caracterizacién del pensar, aqui llamado
razonamiento, a partir de los adjetivos de «interior» y silencioso»: «didlogo interior y
silencioso del alma consigo misma» (Platdn, 1998: 263e.) A partir de estas referencias que
sirven de apoyo a Arendt para exponer su concepcién del pensar, podemos reafirmar que
esta facultad se caracterizarfa por ser un didlogo silencioso que el yo mantiene consigo
mismo. Ademds, que la resolucién de este didlogo serfa una opinién con la cual, aquel que
piensa, procurarfa mantenerse coherente.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



44 SanaBrIA CUcALON, Garcia CasTrO Y DIEZ FISCHER
por tanto, identificar la posibilidad de la autocontradiccién®. Entonces,
squiénes son los dos que constituyen nuestra unicidad? Acorde con Arendt:

Para el yo pensante y su experiencia, la conciencia que «por doquier
obstruye al hombre con obstédculos» es un efecto accesorio. No importa
cudles sean las cadenas de razonamientos del yo pensante, el yo (se/f) que
somos debe cuidarse de no hacer nada que impida la amistad y la armonia
del dos-en-uno (2002: 214).

Nuestra unicidad estarfa constituida por un yo pensante y un yo (se/f)
que habla y actiia cuando se encuentra en el mundo de las apariencias,
siendo «solo uno». Esta diferencia, inserta en nuestra unicidad, hace posible
la autocontradiccién, pero solo conocemos dicha diferencia mediante la
actividad del pensamiento. De acuerdo con Arendt, «El pensar, hablando
desde el punto de vista existencial, es una empresa solitaria pero no aislada;
la solitud [solitudine] es aquella situacién humana en la que uno se hace
compafifa a s{ mismo» (2002: 207).

De ahi que la segunda afirmacién sea un requisito de la primera:
Sécrates, como caso ejemplar de quien piensa, conoce la diferencia inserta
en su unicidad porque la actualiza durante el didlogo consigo mismo y, por
tanto, sabe que puede autocontradecirse. Como sefala Arendt, «El tnico
criterio del pensamiento socritico es el acuerdo, el ser coherente con uno
mismo [...] su opuesto, contradecirse [...] significa en realidad convertirse
en el propio enemigo» (2002: 208). De ahi que aquel que quiera mantener
la armonia consigo mismo prefiera no realizar el mal, esto es, sufrir la
injusticia en lugar de cometerla.

6. «Sdcrates habla de ser uno vy, por ello, de ser incapaz de correr el riesgo de no estar en
armonfa consigo mismo. Pero nada que sea idéntico consigo mismo, real y absolutamente
Uno, como A es A, puede estar o dejar de estar en armonia consigo mismo; siempre se
necesitan al menos dos tonos para producir un sonido arménico. Ciertamente, cuando
aparezco y soy vista por los demds, yo soy una; de otro modo, no se me reconoceria. Y
mientras estoy junto a los otros, apenas consciente de m{ misma, soy tal y como aparezco
a los demds. Llamamos conciencia de si [consciusness) (literalmente, como hemos visto,
«conocer consigo mismo») al hecho curioso de que, en cierto sentido, también soy para
mi misma, a pesar de que dificilmente me aparezco a mi, lo cual indica que el «no soy
mds que uno» socritico es mds problemdtico de lo que parece; no solo soy para los otros
sino también para mi misma y, en este Gltimo caso, claramente no soy solo una. En mi
Unicidad se inserta una diferencia» (Arendt, 2002: 205-2006).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 45

I. 11. CONCIENCIA MORAL COMO SUBPRODUCTO DEL PENSAR

;Cuiles serfan las condiciones de emergencia de la conciencia moral? En
su andlisis de la configuracién de la conciencia moral arendtiana, Camps
retoma el ejemplo de Sécrates y vuelve sobre las dos maximas expuestas
en el apartado anterior. Al referirse a la afirmaciéon de que es mejor sufrir
el mal que cometerlo, Camps indica que «estamos ante una verdad moral
autoevidente» y se pregunta: «;Cémo se forma, pues, y se fundamenta
tal conviccidn, y otras parecidas a ella, que constituyen el ntcleo de la
conciencia moral?» (2006: 68-69). Para responder, retoma el desarrollo
arendtiano de la facultad de pensamiento y de juicio.

Camps propone tres pasos constitutivos de la conciencia moral: el
primero, la retirada del mundo de las apariencias; el segundo, el dos-en-
uno; y el tercero, el juicio. El segundo momento lo entiende como una
actividad de autoevaluacién’.

Camps parece centrar su atencién en la autoevaluacién desde la
perspectiva del juicio, al aludir a la elusién de Eichmann de preguntarse si
lo que hacia era correcto o no, y no desde la perspectiva del recuerdo que
condiciona la autoevaluacién. La autora no dedica un andlisis al rol de la
memoria en el dmbito del pensamiento. Por lo tanto, en el desarrollo de la
conciencia como «testigo» nos detendremos en su participacién®.

7. «Se trata de evitar lo que le ocurrié al criminal que fue Eichmann: dejé de pensar
y de interrogarse a si mismo sobre lo que iba a hacer, eludié la escisién de su yo, que
le hubiera forzado a preguntarse si estaba haciendo lo correcto. Hombres como ¢él ni
siquiera serdn capaces de recordar después lo que hicieron y, por tanto, de arrepentirse
por ello» (Camps, 2006: 71).

8. Si bien, como vimos, el pensamiento es la facultad de la que mayormente dependeria
nuestra posibilidad de prevenir el mal en tanto revela la posibilidad de auto-contradiccién,
no habria temor a contradecirnos si no pudiésemos recordar lo que hacemos. De ahi que
Arendt afirme que « (...) la facultad de la memoria es lo que impide obrar mal» (2007:
134), y antes de esto indique «Segtin Sdcrates, estd mal todo aquello que yo no puedo
soportar haber hecho, y el que obra mal serfa alguien inadecuado para tener trato con él,
especialmente para el trato mental de uno consigo mismo» (2007: 133). La eficacia, por
decirlo de algtin modo, del principio de no-contradiccién estd doblemente condicionada.
No basta con la revelacién de la dualidad que nos constituye; el hdbito de recordar lo
que hacemos es lo que podria impedir que hagamos el mal. Esta idea serd desarrollada en
los préximos acdpites que reivindican la importancia de la memoria, particularmente en
el numeral 2 y 3 que corresponden a las facetas de la conciencia como «testigo» y como
«aquello que juzga en mi mismo sobre m{ mismo».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



46 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

Un andlisis de la conciencia moral a partir de sus distintas facetas mostrard
que, contrariamente a lo que indica Camps, dicha conciencia no solo requiere
del pensamiento y del juicio, sino que también necesita la participacién
de otras facultades. Esto dependerd de si la conciencia se manifiesta en el
mundo de las apariencias o en el espacio del pensamiento. Jerome Kohn, en
la nota nimero 14 y referente al capitulo «Algunas cuestiones sobre filosofia
moral» de Responsabilidad y juicio, afirma lo siguiente:

En «Basic Moral Propositions», Arendt definfa «cuatro momentos
fundamentales y recurrentes» de la conciencia: Mi conciencia es: a)
testigo; b) mi facultad de juzgar, es decir, de distinguir lo correcto de lo
incorrecto; ¢) aquello que juzga en mi mismo sobre mi mismo; y d) una
voz en mi interior, a diferencia de la voz biblica de Dios, que viene del
exterior (Arendt, 2007. 257).

Siguiendo esta distincién mencionada por Kohn’, proponemos una
aproximacién fenomenolégica de la conducta moral con el propésito de
mostrar las distintas manifestaciones de la conciencia moral y el modo en
el que participan las facultades de la memoria, el pensamiento, el juicio, la
imaginacién y la voluntad en la bisqueda de la coherencia del yo consigo
mismo. En lo sucesivo, nos referiremos a estos «<momentos» con el término

9. En el acapite de Responsabilidad y juicio titulado «Una nota sobre el editor, Jerome Kohn
da cuenta de la dificultad presentada en la edicién del capitulo «Algunas cuestiones de
filosofia moral, sefialando que «En 1965 y 1966, Arendt dio dos cursos, el primero en la
New School for Social Research, bajo el mencionado titulo, y el segundo en la Universidad
de Chicago, con el titulo <<Basic Moral Prepositions>>. El curso de la New School constd
de cuatro largas lecturas y el de Chicago, de diecisiete sesiones en las que utilizaron en
su mayor parte el material de las mismas lecciones. Las lecciones editadas constituyen
el cuerpo del texto que aqui presentamos, mientras que las variantes mas importantes
de su pensamiento que aparecen en <<Basic Moral Prepositions>> se han incorporado
como notas al final del texto» (Arendt, Responsabilidad, 12). Agrega que estas pruebas
fueron proporcionadas por Elizabeth M. Meade, a quien agradece por su ayuda. Por
tanto, la distincién entre los distintos modos recurrentes de la conciencia moral, que en
lo sucesivo retomamos para el desarrollo de la investigacion, no se encontrarian de forma
explicita en el capitulo «Algunas cuestiones de filosoffa moral» sino que corresponderfan
con las variantes encontradas en el curso de Chicago. En este sentido, puesto que no
contamos con un texto que presente un desarrollo de cada uno de los momentos de
la conciencia moral, nuestro trabajo consistira en retomar esta afirmaciéon de Kohn e
interpretar las distintas manifestaciones de la conciencia moral en la fenomenologia de la
concepcién arendtiana de conducta moral que aqui proponemos.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 47

«facetas» porque consideramos que da cuenta del aspecto fenoménico de
la conciencia en el sentido de cémo «da la cara» segin su funcién en la
busqueda de la conducta moral.

II. LA CONCIENCIA MORAL COMO TESTIGO

A continuacién, abordamos la idea de Kohn segtin la cual la conciencia
moral es testigo. En el desarrollo de esta faceta mostraremos que, en su
funcién de mantener la conducta moral, requeriria de la participacién de
tres facultades: la memoria, el pensamiento y la imaginacién.

En primer lugar, la conciencia moral como testigo implica la
participacién de la memoria. Al respecto, Arendt expresa: «Lo que un
hombre teme de esta conciencia es la anticipacién de la presencia de un
testigo que le estd esperando sd/o sy cuando vuelve a casa» (2002: 213) '°.
Esta afirmacién podria situarse tanto en la faceta de la conciencia moral
como testigo, como en la faceta de «aquello que juzga en mi mismo sobre
mi mismo», puesto que la primera serfa una condicién para la segunda. La
autoevaluacion, correspondiente a la segunda faceta mencionada, estaria
condicionada por la presencia de un testigo capaz de recordar los actos que,
posteriormente, serfan juzgados.

Segin nuestra interpretacién, el testigo podria identificarse como la
faceta fundamental de la conciencia, sin la cual no serfa posible la conducta
moral. El testimonio, entendido como relato del recuerdo, serfa la condicién
para la autoevaluacién. Puesto que testimoniar implica, como minimo,
haber estado presente, el testimonio acerca de los propios actos estarfa
condicionado por la presencia de un testigo, esto es, por la autoconciencia.
El testigo, al atender a lo que el yo (se/f) hace y dice en el mundo de las
apariencias, serd capaz de recordarlo durante la actividad del pensamiento y,
deliberadamente, propiciar la autoevaluacién. Ademis, siguiendo el mismo
fragmento en el que Arendt hace referencia al testigo, la anticipacién del
testimonio seria aquello que evitaria la realizacién del mal.

En relacién al problema del mal, Arendt parece destacar el cardcter
deliberativo de la actividad de recordar. En La vida del espiritu, la autora
advierte que tanto la facultad del pensamiento como la elusién del mismo
son posibilidades presentes para todos. De ahi que la autoevaluacién, que se
llevaria a cabo durante el pensamiento mediante el recuerdo proporcionado

10. Cursivas de Arendt.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



48 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

por el testigo, podria ser evitada al eludir el didlogo del dos-en-uno. En este
caso, «nunca serd capaz de dar cuenta de lo que dice o hace, o no querrd
hacerlo; ni le preocupard cometer cualquier delito, puesto que puede estar
seguro de que serd olvidado al momento siguiente» (Arendt, 2002: 213).

El caricter deliberativo del recuerdo se explica desde la conexién senalada
por Arendt entre pensar y recordar: «Nadie puede recordar lo que no ha
pensado a fondo mediante la conversacién consigo mismo al respecto (...)
Es indudable que puedo renunciar a pensar y recordar y seguir siendo, con
todo, un ser humano bastante normal» (Arendt, 2007: 110).

De ahi que, en segundo lugar, la faceta de la conciencia moral como
testigo requiera de la participacién de la actividad de pensar''. La memoria
se encontrarfa interconectada con el pensamiento en un doble sentido.
Por una parte, se precisaria del espacio del pensamiento para propiciar la
autoevaluacion a través del testimonio de los propios actos. Por otra parte,
cabria interpretar que la actividad de pensar sobre algo podria fijar, de algin
modo, este objeto de pensamiento en nuestra memoria. La conexién entre
ambas facultades parecerfa ser de cardcter causal: eludir el pensamiento
llevaria a eludir el recuerdo.

Nuestra interpretacién es que también el acto de recordar, asi como
la actividad de pensar, se inicia o se elude deliberadamente. En «Algunas
cuestiones de filosoffa moral», Arendt senala que «Obrar mal significa
malograr esta capacidad (de pensar); la manera mds segura para el criminal
de nunca ser descubierto y evitar el castigo es olvidar lo que ha hecho y no
volver a pensar en ello nunca mds» (Arendt, 2007, 110)". En otras palabras,
podriamos evitar pensar partiendo de la decisién de no recordar lo que
hemos realizado. Bastaria con no (querer) recordar para no tener que
autodesaprobarnos tras el relato del testigo. La siguiente explicacién de
Bueno sobre la relacién entre el pensar y el recordar concuerda con nuestra

11. La concepcidn arendtiana de la facultad de pensar podria verse desde dos perspectivas
que no se contradicen entre ellas. Por un lado, entiende al pensamiento como «la labor de
Penélope», una actividad de cardcter autodestructivo mediante la cual cuestionamos los
prejuicios (Arendt, 2002: 110). Por otro lado, es una actividad autorreflexiva que permite
la autoevaluacién. En este trabajo centraremos la atencidn en el cardcter autorreflexivo
del pensamiento puesto que nos interesa sefalar su relacién con la autoconciencia. La
interpretacion sobre las dos perspectivas de esta facultad puede leerse en (Sanabria, 2022)
12. Cursivas nuestras.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 49

interpretacién del cardcter deliberativo de la memoria en tanto presenta el
olvido como la eleccién que conllevaria a la elusién del pensamiento:

El pensamiento tiene una especial conexién con el recordar. Una forma
de evitar el arrepentimiento es olvidarse de lo que uno ha hecho. De esta
manera, si se olvida, tampoco se piensa. El mal conlleva una ausencia: la
ausencia de pensamiento, de recuerdo de lo hecho y de arrepentimiento (de
conciencia). El olvido es muy bueno para no pensar (Bueno, 2010: 283).

Desde la relacién entre el pensamiento y el recuerdo, podemos reconocer
los dos espacios de manifestacién de la figura del testigo: el espacio del
pensamiento y el mundo de las apariencias. Quien procura mantener
una conducta moral sabe que estd en presencia de su si mismo (testigo);
en otras palabras, atiende a sus propios actos, pues estd acostumbrado a
recordar y narrarlos para si mismo. De ahi que esta faceta del testigo se
manifieste tanto en el espacio del pensamiento como en el mundo de las
apariencias: en uno, siendo testigo, y en el otro, testimoniando.

Por un lado, en el mundo de las apariencias, el testigo estaria presente
como autoconciencia. Aunque Arendt parece proponer que la escisién
de nuestro yo solo se manifiesta durante el pensamiento y senala que
«lo que un hombre teme de esta conciencia es la anticipacion' de la
presencia de un testigo que le estd esperando solo si y cuando vuelve a
casa» (Arendt, 2002: 213), el relato testimonial solo es posible en tanto
el testigo esté presente.

Pese a que Arendt afirma que en el mundo de las apariencias somos
solo uno, la figura del testigo muestra cémo esta dualidad siempre estd
presente, al menos en quien mantiene una relacién consigo mismo. Bueno
explica que «[...] cuando el individuo particular se presenta ante los otros
(cuando aparece en la esfera publica), entonces ante los demds aparece
como uno; es decir, el dos-en-uno es solo para uno mismo, no para los
demds» (2010: 283). Compartimos esta interpretacién que pone el énfasis
en el aparecer para los otros. Que en el mundo de las apariencias quien
conoce la escisién de su yo aparezca como uno, no contradice el hecho de
que, incluso ahi, mantenga la conciencia de su dualidad.

Es decir, en el mundo de las apariencias también seriamos dos-en-uno
al actuar, como un yo (se/f) siendo autoconscientes y siendo testigos de

13. Cursivas nuestras para el término «anticipacién».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



>0 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

nosotros mismos. Por otro lado, en el espacio del pensamiento, donde
reflexionarfamos sobre nuestros propios actos, la faceta del testigo se
manifestarfa proporcionando el objeto del pensamiento: el testimonio
sobre lo presenciado en el mundo de las apariencias. Este testimonio seria
anticipado por el yo (se/f) y su condicién serfa la figura del testigo, que,
por definicién, tendria que estar presente para poder dar cuenta de sus
propios actos.

Lo que se anticipa y que podria prevenir la realizacién del mal no es
solo la presencia del testigo, como indica Arendt, sino el testimonio que
podria ser narrado solo si deliberadamente el yo se retira del mundo de las
apariencias hacia el espacio del pensamiento.

La memoria, por tanto, es una facultad que merece mds importancia de
la que Camps le otorga en su recorrido sobre los momentos constitutivos
de la conciencia moral. Una aproximacién a la misma permite resaltar no
solo su relacién con el pensamiento, sino también con la imaginacién.
Mostraremos, entonces, que en tercer y ultimo lugar, la faceta de la
conciencia moral como testigo requiere de la participacién de laimaginacién
reproductiva. Si el pensamiento implica un recuerdo, este requeriria de
la imaginacién para poder operar con objetos que no estdn presentes,
sino con su representacion. Siguiendo a Arendt, «[...] el pensamiento
siempre implica recuerdo; todo pensamiento es, en sentido estricto, un
repensamiento» (2002: 100). En tanto el pensamiento opera con objetos
ausentes, la actualizacién de la diferencia del dos-en-uno implica volver
sobre nuestros actos para evaluar si aquello que hemos hecho conduciria a
la autocontradiccién. Y este acto de recordar, que se da deliberadamente, a
su vez estd condicionado por la facultad de la imaginacién:

Mnemosyne, la Memoria, es la madre de las Musas, y el recuerdo, la
experiencia del pensamiento mds frecuente y fundamental, se ocupa de
las cosas que estdn ausentes, que han desaparecido de los sentidos. Pero
lo ausente- una persona, un hecho, un monumento- que se evoca y se
hace presente al espiritu no puede aparecer del mismo modo que ante
los sentidos, como si el recuerdo fuera una forma de brujerfa. Para
que sblo aparezca al espiritu debe ser previamente desensorializado, y
la capacidad de transformar objetos sensoriales en imdgenes se llama
«imaginaciény. Sin tal facultad, que hace presente lo que estd ausente bajo
una forma desensorializada, no serfan posibles los procesos y las cadenas de
pensamiento (Arendt, 2002: 107).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 51

En la concepcién arendtiana de imaginacién podemos encontrar la
influencia agustiniana, desde la nocién de desensorializacién, y la kantiana,
desde el cardcter representativo de la imaginacién. A continuacidn,
retomaremos las referencias que Arendt hace a estos dos filésofos respecto
de la imaginacién con el propésito de comprender cémo participaria esta
facultad desde la manifestacién de la conciencia como testigo. En primer
lugar, Arendt retoma de San Agustin esta nocién de «desensorializacién»
como condicién para el pensamiento en tanto permite la transformacién
del objeto sensible en objeto de pensamiento, diferencidndose este tltimo
del objeto archivado en la memoria:

La mejor descripcién que conozco de este proceso preparatorio la
ofrece Agustin de Hipona [...] el objeto de pensamiento es distinto de
la imagen, como la imagen es diferente del objeto sensible y visible del
que es su mera representacién [...] La imaginacién, que transforma un
objeto visible en una imagen invisible, lista para guardarla en el espiritu,
es la conditio sine qua non para dotar al espiritu de objetos de pensamiento
apropiados; pero éstos comienzan a existir s6lo cuando el espiritu recuerda
de manera activa y deliberada, cuando recopila y elige del archivo de la
memoria aquello que le despierta el interés necesario para propiciar la
concentracién (Arendt, 2002: 40).

Ademds de presentar a la imaginacién como condicién para el
pensamiento, resalta la primacia de la imaginacién reproductiva sobre la
productiva:

La capacidad para crear entidades ficticias ez el espiritu [...] se basa por
completo en la denominada «imaginacién reproductiva»; en la imaginacién
«productiva» se reorganizan elementos del mundo visible y esto es posible
porque tales elementos, manipulados ahora con tanta libertad, han pasado
ya por la desensorializacién del pensamiento (Arendt, 2002: 108)'.

Arendt insiste en este orden jerdrquico al afirmar que, antes de ocuparse
de cuestiones como qué es la justicia o la felicidad, es preciso haber visto
gente feliz e infeliz, o actos justos e injustos (2002: 109). La priorizacién
de la imaginacién reproductiva sobre la productiva corresponde a la
concepcién kantiana de esta facultad que Arendt toma como base. De ahi
que, en segundo lugar, la concepcién arendtiana de la imaginacién esté

14. Cursivas de Arendt.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



52 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
formulada a partir de la propuesta kantiana. Segtin Arendt, «La imaginacién
es, segin Kant, la facultad de hacer presente aquello que estd ausente, la
facultad de la re-presentacién» (2003: 143). Arendt afirma que, para Kant,
la imaginacién es la que proporciona los esquemas al conocimiento y los
ejemplos al juicio (2003: 146).

Con respecto a esto tltimo, podriamos comprender por qué Arendt
prioriza el cardcter reproductivo y hace énfasis en la importancia de la
experiencia. El juicio, asi como la reflexién sobre lo ausente que no es
recordado—es decir, sobre lo producido por la imaginacién, como podria
ser la evaluacién de una accién que atin no hemos realizado—, partiria
de lo que se ha percibido, de los ejemplos particulares que podrian ser
modelos de justicia o felicidad®.

La funcién de la imaginacién en la manifestacién de la conciencia
como testigo serfa, entonces, la representacién del recuerdo tras su
desensorializacién. La conciencia como testigo permite evaluar la
coherencia del dos-en-uno en tanto provee el recuerdo y lo convierte en
objeto de pensamiento a través del relato, del testimonio, pues «Incluso la
mera narracion de lo ocurrido, al margen de que cuente o no la historia
como sucedid, estd precedida por la operacién de la desensorializacién»
(Arendt, 2002: 109)°.

Estos relatos de recuerdos particulares, que solo son posibles en tanto
el yo cuente con autoconciencia y se convierta en su propio testigo, se
incorporan en la historia (story) que se cuenta sobre si mismo. Manuel
Cruz hace referencia a la relacién entre el recordar, que en el marco teérico
de esta investigacién corresponderia con el acto de dar testimonio sobre
nuestros actos durante el pensamiento, y el mantenimiento del relato
de si. Afirma que a la pregunta «;qué hacemos cuando recordamos? »
se puede responder, desde el punto de vista de Proust, que «la memoria
permite recuperar experiencias pasadas y, por esta via, mantener la unidad
del yo» (Cruz, 2006: 97). Agrega més adelante que «[...] nos contamos y
nos re-contamos una y otra vez para no dejar de ser nunca, pero también
para no dejar de ser de una determinada manera» (Cruz, 2006: 99)".

15. En el abordaje de la conciencia como «facultad de juzgar» nos distanciaremos de esta
idea y propondremos que convendria hablar de imaginacién productiva en el caso de la
reflexién sobre la accidn anticipada, o proyecto.

16. Cursivas de Arendt.

17. Cursivas de Cruz.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 53

Siguiendo la interpretacién que hace Cruz de Proust, resulta plausible
reivindicar la importancia del testimonio provisto por el testigo como
medio, no solo para la autoevaluacién, sino también como un elemento
que podria potenciar la pretensién de la coherencia al procurar que
nuestros testimonios correspondan con el relato que queremos mantener
sobre nosotros mismos. Este relato sobre nosotros mismos no solo nos
permitiria mantener una identidad, reconociendo quiénes somos, sino que
también mantendria un didlogo con aquello que deseamos ser'®.

Arendt menciona el dicho socrdtico «Sé como deseas aparecer»
explicando que este «quiere decir: aparece siempre tal como deseas aparecer
ante los otros, incluso si estds solo y no te muestras ante nadie mds que
ante ti mismo» (2002: 61). En tanto aparecemos en el mundo mediante
palabra y acto, debemos procurar que aquello que hacemos y de lo cual
somos nuestros propios testigos no se contradiga con cémo quisiéramos
ser percibidos. Siguiendo a Arendt:

Cuando se toma una decisién como ésta, no se estd reaccionando
simplemente a las cualidades que pueden darse en uno; se estd realizando
un acto de eleccién deliberada entre las distintas posibilidades de conducta
que ofrece el mundo. De este tipo de actos surge, finalmente, lo que
llamamos «cardcter» o «personalidad» [...] (2002: 61).

La conducta moral se mantendria desde la conformidad con los limites
que definen nuestra personalidad o nuestro cardcter. Evitamos transgredir
estos limites porque nos sabemos en presencia de una conciencia moral capaz
de recordar'y de representar el recuerdo narrdndolo, es decir, de un testigo.

III. LA CONCIENCIA MORAL COMO AQUELLO QUE JUZGA EN
MI MISMO SOBRE MI MISMO

En el presente apartado mostraremos que la faceta de la conciencia
moral que se manifiesta como «aquello que juzga en mi mismo sobre mi
mismo», encargada de evaluar la coherencia, requeriria de la participacién
de tres facultades: el juicio retrospectivo-reflexionante, la imaginacién
reproductiva y la memoria.

18. Esta idea serd complementada en el punto 5 donde la participacién de la voluntad y
su relacién con la identidad.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



>4 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

En primer lugar, esta faceta exige el uso de la facultad de juzgar. El
sentido en el que operarfa esta facultad, como veremos mds adelante,
corresponderia con la concepcidn kantiana de juicio estético. Para introducir
el desarrollo sobre el juicio, retomaremos el anélisis que propone Camps
sobre la conciencia moral arendtiana. Camps distingue tres momentos
constitutivos de ésta: la retirada del mundo de las apariencias, el dos-en-
uno y el juicio. La relacién de este tltimo con el pensamiento estaria dada
mediante la nocién de comunicacién: «[...] pensar es, al mismo tiempo,
dialogar con uno mismo y contrastar lo pensado con la opinién colectiva»
(Camps, 20006: 72).

El juicio es, acorde con la autora, la instancia en la que contrastamos
lo pensado con la opinién de los demds a través de la mentalidad amplia.
Desde esta interpretacién, entiende el juicio como una facultad de
cardcter intersubjetivo, realizada desde la perspectiva del espectador (por
su distanciamiento de la participacién): «La mentalidad amplia asegura la
intersubjetividad [...] intersubjetividad o sentido comun, da lo mismo.
En ambos casos se quiere expresar la necesidad de compartir el juicio, o de
someterlo a contraste» (Camps, 2006: 74).

Segtin Beiner, Arendt propone dos teorias de juicio cuya diferencia se
encuentra entre los aportes realizados en la década de 1960 y los escritos
posteriores a 1970. En los textos anteriores a «El pensar y las reflexiones
morales», publicado en 1971, el juicio es considerado por la autora desde
la 6ptica de la vita activa, mientras que en los posteriores a esta fecha, esta
facultad es vista desde la perspectiva de la vida del espiritu (Beiner, 2003:
161). Siguiendo esta distincién interpretativa, consideramos pertinente
realizar la aproximacién a la facultad de juzgar desde la 6ptica de la vida
del espiritu, partiendo de la bibliografia posterior a 1970, ya que en su
andlisis de las facultades que componen la vida del espiritu es donde podria
encontrarse una caracterizacién de su concepcién de la conducta moral.

Como indica Beiner, el cambio refiere a un desplazamiento del
pensamiento representativo y de la mentalidad amplia de los actores hacia
la figura del espectador y el juicio retrospectivo de los historiadores (2003:
161-162). Este cambio de enfoque no contradeciria la interpretacién de
Camps, que centra la actividad de juzgar en la mentalidad amplia kantiana.
Si bien Beiner indica que hay un desplazamiento de la mentalidad amplia,
antes expresada por Arendt como pensamiento extendido, hacia el juicio

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 55

retrospectivo, podria interpretarse que este tltimo enfoque también exige
la puesta en préctica del sentido comun.

Siguiendo a Beiner, el cambio se refiere a comprender el juicio como
una actividad independiente y realizada por la figura del espectador a
diferencia del actor: «Se actiia con otros; se juzga por uno mismo (aunque
se represente a los ausentes en la propia imaginacién). Segin Arendt,
al juzgar se sopesan los juicios posibles de un imaginario Otro, no los
verdaderos juicios de los interlocutores reales» (Beiner, 2003: 163).

De ahi que, en segundo lugar, la conciencia como «aquello que
juzga en mi mismo sobre mi mismo» requiera de la participacién de la
imaginacién en un doble sentido. Por un lado, el juicio del espectador
se encontraria condicionado por la imaginacién que operaria desde un
ejercicio de mentalidad amplia. La mentalidad amplia, el momento en el
que se contrasta el propio juicio con el de los otros, exige la representacién
de estos otros. Por otro lado, requeriria de la representacién del mismo
fenémeno, lo cual reivindica la interpretacién de Beiner que refiere al
desplazamiento hacia el juicio retrospectivo.

En este sentido, la reflexién que realiza el yo sobre sus propios
actos corresponde con el juicio de los historiadores y los narradores de
historias, y requeriria de la habilidad de la narracién que implica la
facultad de la imaginacién.

La correspondencia entre la conciencia como «aquello que juzga en
mi mismo sobre mi mismo» y el juicio retrospectivo radica en que ambos
comparten un mismo tipo de objeto de reflexién: el relato. Esta reflexién
tendria como objeto el testimonio de los propios actos; para juzgarnos a
nosotros mismos, nos contamos una historia sobre lo que hemos realizado.

El primer paso para ello, siguiendo el hilo argumentativo, serfa el
recuerdo (la memoria); el segundo, la representacién de los hechos (su
desensorializacién a través de la imaginacién reproductiva); el tercer
paso, la conversién de los mismos al relato. Birulés senala respecto a
Arendt: «Sélo de modo retrospectivo, sélo desde el punto de vista del
historiador que mira hacia atrds, desde la perspectiva privilegiada del
presente, la masa caética de sucesos pasados se convierte en un relato
coherente» (Birulés, 2007: 180).

El cardcter retrospectivo de la facultad de juzgar, que participa en la
conciencia como «aquello que juzga en mi mismo sobre mi mismo», permite

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



56 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

advertir que, en tercer lugar, esta faceta de la conciencia requiere de la
participacién de la memoria, que, como ya hemos mencionado, interviene
en el primer paso de la autoevaluacién. En el fragmento anteriormente
citado, Birulés hace referencia a la forma en que logramos comprender
un acontecimiento histérico a través del relato. Sin embargo, aunque en
este trabajo no nos ocupamos del juicio histérico, consideramos que, de
igual modo, opera la actividad en la que evaluamos nuestros propios actos,
puesto que las condiciones para ello son el recuerdo y la imaginacién
reproductiva, que permiten la narracién.

En el siguiente fragmento, el andlisis que presenta Birulés siguiendo
a Arendt retoma la facultad de la imaginacién presentada en el apartado
anterior, pero aqui encontramos el énfasis puesto en la habilidad de la
narracion, lo que permite destacar la importancia del recuerdo. Si bien
esta habilidad también estaria asociada con la conciencia como «testigo»,
debido a que esta figura es la encargada de proporcionar el objeto de
reflexién, aqui se enfatiza en el objeto mismo de la reflexion situado en la
memoria y que se transforma en relato:

La facultad de la imaginacién es la que transforma el objeto visible en
imagen invisible, y la que nos permite la re-presentacién —hacer presente
aquello que estd ausente a los sentidos. Asi, por ejemplo, la memoria o el
recuerdo, la experiencia del pensamiento mds comuin y mds fundamental,
se ocupa de las cosas que estdn ausentes que han desaparecido de los
sentidos y de cuyo significado podemos dar razén al re-presentarlas, al
narrarlas (Birulés, 2007, 203).

La autoevaluacién de nuestros actos a través del relato, como vimos
en el apartado anterior, es posible gracias a la presencia del testigo quien
provee el testimonio como objeto de reflexién, para lo que se requeriria
la participacién de la memoria. Esta reflexion, en la que propiamente nos
ocuparfamos de juzgarnos a nosotros mismos, tendria como objeto un
relato testimonial desde el cual nuestros actos adquiririan significado.

A continuacién, presentamos una aproximacién a la conciencia como
«Aquello que juzga en mi mismo sobre mi mismo» tomando como ejemplo
el caso de Eichmann, esto con el propésito de mostrar la participacién
de las tres facultades asociadas a esta faceta (el juicio retrospectivo, la

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 57

imaginacién reproductiva y el recuerdo) y evidenciar su interrelacién a
través del relato”.

Arendt hace referencia a la ausencia de imaginacién y reflexién en
Eichmann. Indica que éste jamds supo lo que hacia, expresién que alude a
la irreflexién, y que fue la falta de imaginacién lo que le permitié reiterar en
los interrogatorios que no fue su culpa no haber podido ascender a rangos
superiores y solo alcanzar el rango de teniente coronel en las SS (Arendt,
2011: 417-418). Segtn la autora, Eichmann conocia los problemas a los
que se enfrentaba en el juicio y anadié que hablé sobre la «nueva escala de
valores» del gobierno nazi.

El que podamos encontrar en el mismo fragmento una referencia a la
ausencia de imaginacién y reflexién parece indicar que, contrario a un
ejemplo de estupidez, Eichmann ejemplifica la posibilidad de una carencia
de la faceta moral de «aquello que juzga en mi mismo sobre mi mismo». La
falta de imaginacién que aqui se menciona indica la elusién de Eichmann
de representarse sus propios actos, de reflexionar sobre su participacién en
los crimenes cometidos.

Para clarificar esta interpretacion, cabe volver sobre los testimonios
de Eichmann en los que el acusado relata su recuerdo sobre los asesinatos
(Arendt, 2011: 130). Estos relatos contradecirian la interpretacién de que
en Eichmann hubo una ausencia de memoria, puesto que las descripciones
evidencian que atendfa a los hechos de tal modo que era capaz de recordarlos
y dar testimonio sobre los mismos. No obstante, archivar en la memoria no
es lo mismo que reflexionar sobre el testimonio.

Desde la nocién de desensorializacién que Arendt retoma de San
Agustin, podemos reconocer que hay una diferencia entre el archivo de la
memoria y la representacién del mismo como objeto de pensamiento. No
es lo mismo archivar en la memoria que reflexionar sobre el testimonio,
porque lo segundo requiere del acto deliberativo del recuerdo, de la
imaginacién y de la habilidad narrativa que, haciendo uso de las dos

19. En lo sucesivo, seguiremos la interpretacion que hace Arendt de Eichmann a partir de
su juicio en Jerusalén, aunque cabe mencionar que esta puede ser contrastada con otras
interpretaciones como la de Bettina Stangneth desarrollada en Eichmann before Jerusalem.
Acorde con la autora, dependiendo del relato que se lea, Eichmann puede ser visto como
un hombre corriente que el sistema totalitario convirtié en un asesino irreflexivo; como
un antisemita radical, o bien, como un enfermo mental cuyo sadismo fue legitimado por
el régimen (Stangneth: 2014: xvi-xvii).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



>8 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
anteriores facultades, transformaria el recuerdo en un relato desde el cual
nos podemos juzgar. En el siguiente fragmento, vemos cémo el caso de
Eichmann muestra un ejemplo en el que la memoria funciona desde su
funcién de archivar recuerdos, pero no parece ser seguida de un intento de
reflexion sobre los mismos.

En el camino de regreso —contintia Arendt en su informe— tuvo la
idea de detenerse en Lwdw, lo cual le parecié una buena ocurrencia, ya que
Lwéw (Lemberg) habia sido una ciudad austriaca, y, cuando llegé a ella,
«vio la primera imagen placentera después de los horrores contemplados.
Esta imagen era la de la estacién del ferrocarril edificada para conmemorar
el decimosexto afio del reinado de Francisco José» [...] La visién del
ferrocarril borré los horribles pensamientos que ocupaban su mente, y en
la memoria de Eichmann quedaron hasta los mds insignificantes de aquella,
como, por ejemplo, las cifras grabadas del aniversario (Arendt, 2011: 130).

Consideramos que, a partir de estas declaraciones, cabria destacar tres
posibilidades. En primer lugar, la reflexién estd condicionada por el acto
deliberado de recordar. De ahi que podamos interpretar que, cuando
Arendt menciona la falta de imaginacién, se refiera al acto deliberado
de elegir determinados recuerdos para reflexionar sobre ellos. El relato
testimonial de Eichmann pudo haber priorizado los recuerdos sobre la
estacion del ferrocarril sobre los hechos criminales que presencié antes de
ello. Es posible, entonces, ser testigo pero nunca dar testimonio.

En segundo lugar, el testimonio como relato exige la acomodacién de los
hechos y una interpretacién de los mismos. Como mencionamos siguiendo
a Birulés, la masa cadtica de sucesos se convierte en un relato cuando
volvemos a ellos desde la mirada retrospectiva. Pero esta mirada parece
ser selectiva, ya que todo relato estd condicionado por una seleccién de
sucesos y su acomodacién en una historia (story) coherente. Asi, Eichmann
pudo haberse narrado a si mismo una historia en la que no se destacara su
participacién criminal, puesto que su funcién no era propiamente matar,
sino transportar.

Esto conduce a un dltimo problema con respecto a la autoevaluacién
mediante el relato: la conciencia como «aquello que juzga en mi mismo sobre
mi mismo» reflexionaria sobre la narracién de nuestros propios recuerdos.
De ahi que, siguiendo la critica que hace Wellmer al juicio reflexionante,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 59

podriamos considerar que esta autoevaluacién dependeria de cémo
formulemos el relato testimonial. A continuacién, desarrollamos esta idea.

De acuerdo con Arendyt, el juicio moral se darfa del mismo modo que
el juicio estético. Tras la actividad de pensar, mediante la cual ponemos
en cuestion los propios prejuicios, estarfamos preparados para reflexionar
sobre el fenémeno particular®. Esta concepcién de juicio reflexionante
reivindica la posibilidad de distinguir lo bueno de lo malo en contextos
como el del totalitarismo, en «situaciones limite»”! en las que se han
invertido las pautas morales y legales.

Siguiendo la explicacién de Beiner sobre el juicio reflexionante,
interpretamos que el particular sobre el cual se reflexiona, es decir, se juzga,
seria el relato testimonial. La historia narrada, como fenémeno particular,
no se evaluaria desde una regla preconcebida sobre lo que es bueno o malo,
sino que permitirfa juzgar «esto estd bien» o «esto estd mal», y dicho juicio
ascenderia, por decirlo de algin modo, hacia el universal.

Cabe recordar que Arendt retoma la nocién kantiana de mentalidad
amplia como una instancia del juicio. Asi, aunque no se parta de un
universal previamente aceptado, el momento en el que imaginamos los
posibles juicios y perspectivas de los otros espectadores para sopesar el
propio equilibra nuestra parcialidad y supone una suerte de pretensién

20. So I think that this «thinkingy», about which I wrote and am writing now—thinking
in the socratic sense—is a maieutic function, a mid-wifery (...) And once you are
empty, then (in a way which is difficult to say) you are prepared to judge—that is,
whithout having any book of rules under which you can subsume a particular case,
you have got tos ay «This is bad», «This is right», «This is wrongy, «This is beautiful»,
«This is ugly. » And the reason why I believe so much in Kant’s critique of judgment
is not because I am interested in aesthetics but because I believe that the way which
we say «That is right, that is wrongy is not very different from the way we say, «This is
beautiful, this is ugly» (Arendt, 1973: 8-9).

21. Arendt sefiala que la historia, entendida como ese entramado de narraciones, ha
dado cuenta de esos periodos donde el reino de lo publico se vio oscurecido y el mundo
se torné dudoso para la gente, porque las pautas ofrecidas por las tradiciones para
comprender la singularidad de los acontecimientos fracasan y sélo queda «un campo de
ruinas» (Leal, 2003: 202).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



60 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
de universalizacién de nuestro juicio; es decir, la validez de este supondria
un acuerdo con la comunidad®.

Esta concepcién de juicio supondria la posibilidad de distinguir lo bueno
de lo malo con independencia de los hdbitos y costumbres establecidos.
En el caso del juicio retrospectivo, que en el marco de la investigacién
tendria como objeto el relato testimonial, supone la capacidad de juzgar los
propios actos e identificar, mediante el testimonio, que se ha realizado el
mal. Sin embargo, siguiendo la interpretacién de Wellmer sobre la facultad
de juicio en Hannah Arendt, cabria considerar la posibilidad de un juicio
errado como consecuencia de una narracién errada.

Sin embargo, Wellmer presenta una critica a la concepcién arendtiana
del juicio destacando el enfoque narrativo: el acuerdo en el juicio, su
validez, estarfa condicionada por el previo acuerdo en la narracién.

El autor considera que la instancia de la mentalidad amplia se
interpreta como una forma de buscar el acuerdo con la comunidad, es
decir, un universal comtinmente aceptado (Wellmer, 2018: 260). La
interpretacién del papel de la imaginacién que destaca Wellmer coincide
con las interpretaciones de Camps y Beiner, y se encuentra confirmada por
Arendt en las Conferencias sobre la filosofia politica de Kant. La imaginacién
permite sopesar nuestro juicio con otros, no tanto reales, sino posibles
juicios. Es decir, imaginamos cémo podria verse y juzgarse el fenémeno
desde la perspectiva de otros espectadores.

Sin embargo, Wellmer presenta una critica a la concepcién arendtiana
del juicio, destacando el enfoque narrativo: el acuerdo en el juicio y su
validez estarfan condicionados por el previo acuerdo en la narracién. En
este sentido, propone Wellmer:

22. Ademids de la imaginacién referida a la representacién de otros juicios, también cabe
resaltar su relacién con el ejemplo. Una forma de juzgar en tiempos de oscuridad podria
ser recurriendo a ejemplos de personajes que, desde su particularidad, revelan alguna
generalidad, en este caso sobre el mal. Arendt retoma la nocién kantiana de validez
ejemplar segin la cual los ejemplos son las andaderas del juicio y propone que « (...)
el ejemplo proporciona la misma ayuda que el esquema a la hora de conocer la mesa en
tanto que mesa» pero agrega que «El juicio posee validez ejemplar en la medida en que sea
correcto el ejemplo escogido» (Arendt, 2003: 152). Esta alternativa de recurrir al ejemplo
para guiar el juicio presentarfa el mismo problema de la interpretacién que advierto mds
adelante siguiendo a Wellmer. Podria darse el caso de interpretar mal la generalidad a la
que refiere el particular, asi como podria llegarse a un juicio errado desde la reflexién sobre
una historia mal narrada.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 61

:Qué modos de actuar son los que yo no puedo desear que se conviertan
en ley universal? Depende de c6mo yo describa una accién especifica y
de las alternativas de accién que se me presenten. Por ejemplo, hay una
diferencia tremenda entre describir una accién especifica como entregar
a una persona fugitiva a las autoridades legales que la estdn buscando, o
describirla como abandonar a una persona inocente e indefensa en las
manos de una banda de terroristas llamada policia. Pero en una situacién
especifica a lo sumo una de ellas puede ser la explicacién correcta.
Dependiendo de la descripcién que elijan la forma particular de actuar que
estd en juego serd o no universalizable para mi (Wellmer, 2018: 270)23.

De ahi que, volviendo al caricter narrativo que condiciona la faceta de
la conciencia «como aquello que juzga en mi mismo sobre mi mismo», la
comunicabilidad y el juicio mismo dependerdn de qué elementos incorpore
yo en mi testimonio. Por tanto, resulta comprensible la ausencia de juicio
en Eichmann si tenemos en cuenta la posibilidad de que sus relatos
testimoniales no estuvieran personificados por un criminal sino por un
empleado ejemplar de las SS. Esto, siguiendo a Wellmer, invita a destacar
la importancia de la interpretacién de los hechos que se manifiesta en el
testimonio, como un factor que precondicionard el juicio que emitamos a
través del relato.

Al respecto afirma Wellmer:

Pero la cuestion de si «puedo desear...» equivale a «podemos
desear...», es decir, de si mis juicios morales pueden pretender una validez
intersubjetiva, depende de si mis interpretaciones de las situaciones de
accién son correctas. Solamente si son correctas, si pueden ser compartidas
por «todo el mundo», pueden llevar a juicios morales vélidos (2018: 272).

En conclusién, no se trata de lograr un acuerdo sobre el juicio sino
sobre la historia (story). En ese sentido, una historia mal contada conlleva
a un juicio invalido. Asi, la conciencia moral desde su faceta de «aquello
que juzga en mi mismo sobre mi mismo» podria equivocarse, por decirlo
de algin modo, si el testimonio sobre el cual opera deliberadamente ignora
recuerdos o elige y ordena los sucesos valiéndose de descripciones que
permitan la autoaprobacién.

23. Cursivas de Wellmer.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



62 SanaBRIA CucaLON, Garcia CasTtro Y DiEz FiscHER

IV. LA CONCIENCIA MORAL COMO FACULTAD DE JUZGAR

En el presente apartado mostraremos que la conciencia como facultad
de juzgar requeriria de la participacién del juicio (proyectivo) y de la
imaginacién (productiva). A diferencia de la actividad reflexiva explicada
en el apartado anterior, la manifestacién de esta faceta implicarfa una
reflexién sobre la accién futura. Proponemos que la condicién de ello
serfa la imaginacién productiva, idea que retomaré de los planteamientos
de Ricoeur acerca de esta facultad vinculada al plano del proyecto®. Esto
permite advertir el presupuesto del cual partimos: en la filosofia arendtiana
parecerfan encontrarse dos formas de juicio. La primera se realiza en
retrospectiva y, en el marco de la conducta moral, se realiza desde la faceta
de la conciencia moral de «aquello que juzga en mi mismo sobre mi
mismo». La segunda, aquella que ejerce el actor cuando se encuentra en el
mundo de las apariencias.

24. La bibliograffa que vincula la filosoffa de Hannah Arendt y de Paul Ricoeur suele
ubicarse en el tema de la narracidén, asi como de la identidad narrativa. Entre estas
investigaciones cabe mencionar: Anabella Di Pego. «La identidad ‘narrativa’ en Hannah
Arendt: Una critica de la interpretacién de Paul Ricoeur. » Ponencia presentada en las
VII Jornadas de Investigacién en Filosoffa, Universidad Nacional de La Plata, Facultad
de Humanidades y Ciencias de la Educacién, Departamento de Filosofia, La Plata, 2008.
Anabella Di Pego. «La revelacién del quién en el mundo contempordneo. Consideraciones
a partir de las concepciones de Hannah Arendt y Paul Ricoeur. » Revista de Filosofia y
Teoria Politica 43 (2012): 45-78, Claudia Fonnegra «Hannah Arendt: importancia del
relato histérico y ficticio como via para la reflexién ética

y politica». Estudios de Filosofia n.° 56 (2017): 9-25. Bernard Stevens. Action et narrativité
chez Paul Ricoeur et Hannah Arendt. In: Etudes Phénoménologiques, Vol. 2, no. Hannah
Arendt (1985). En relacién con la categoria de narracién, el vinculo entre ambos autores
se ha abordado, aunque con menos frecuencia, en reflexiones sobre la imaginacién moral:
Belén Altuna Lizaso. «La imaginacién moral, o la ética como actividad imaginativa. »
Daimon Revista Internacional de Filosofia 74 (2018): 155-169. Consideramos que los
aportes de Paul Ricoeur acerca de la facultad de la imaginacién, particularmente en su
reivindicacién de la imaginacién productiva, pueden contribuir a una aproximacién
fenomenolégica de la conducta moral. Del autor retomaremos descripciones sobre esta
facultad con el propésito de destacar el papel productivo de la imaginacién que se daria
a través de la manifestacién de facetas de la conciencia moral como «facultad de juzgar»
y como «voz interior».

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 63

En primer lugar, la conciencia como facultad de juzgar requeriria de la
participacién del juicio «proyectivo»®. Para comprenderlo, proponemos
retomar algunas ideas sobre el juicio retrospectivo. Este se relaciona con
la comprensién a través de la narracién y es realizado por el espectador,
quien se encuentra en la posicién para poder ver la totalidad de la historia
y contarla. El relato revela el sentido y este permite el juicio. Tras juzgar
el fenémeno por nosotros mismos, después de habernos cuestionado
nuestros prejuicios, tenemos en cuenta a potenciales espectadores en un
doble sentido: sopesando nuestro juicio y evaluando la comunicabilidad
del relato de nuestros actos.

Sin embargo, no parece plausible que este sea el proceso mediante el cual,
gracias a nuestra conciencia moral, juzgamos en el mundo. Este proceso
hace referencia al juicio histérico, al juicio politico o, incluso, al juicio que
ejerce nuestra conciencia moral teniendo como objeto el relato testimonial.
No obstante, el juicio moral, al igual que el estético, debe poder ser ejercido
en medio de los asuntos humanos porque, pese a su ascholia26, es en ellos
donde nos insertamos en el mundo mediante palabra y acto. Es decir, es
apareciendo ante otros como un yo (se/f) cuando surge la posibilidad de
la autocontradiccién, por lo que en estos casos deberfamos contar con las
facultades que permitan mantener la armonia consigo mismo.

Esta posibilidad de juzgar en el momento en que se manifiestan los
particulares corresponderia con la afirmacién de Arendt segin la cual el
juicio opera con particulares que estdn a la mano. En La vida del espiritu,
define al juicio como «la facultad que juzga particulares sin subsumirlos
bajo reglas generales que se ensefian y se aprenden hasta que se convierten
en hébitos que pueden sustituirse por otros hdbitos y reglas» (Arendt, 2002:
215) y agrega: «El pensamiento opera con lo invisible, con representaciones
de cosas que estdn ausentes; el juzgar siempre se ocupa de cosas particulares
que estdn a la mano» (2002: 215). Pese al cambio advertido por Beiner
sobre el cardcter retrospectivo con el que Arendt caracteriza al juicio en sus
ultimos textos, estas afirmaciones permitirian considerar que la facultad

25. Proponemos denominarlo de esta forma, primero, para distinguirlo del juicio
retrospectivo. Segundo, porque su objeto de reflexidn serfa el proyecto producido por la
imaginacién. Esta idea serd desarrollada siguiendo los planteamientos de Ricoeur.

26. Arendt sefiala que «El mismo cardcter de urgencia, la ascholia, de los asuntos humanos
se basa en juicios provisionales, la dependencia de la costumbre y los hébitos, es decir, de
los prejuicios» (Arendt, 2002: 93).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



04 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

de juzgar puede ser ejercida en el mundo de las apariencias. De no ser
asi, las facultades mentales que constituyen la conducta moral no tendrian
ningln cardcter preventivo frente al mal; es més, no serfa posible hablar de
conducta moral en términos de coherencia en tanto no contarfamos con la
capacidad de anticipar la autocontradiccién para poder prevenirla.

Ahora bien, ;cémo juzgamos un fenémeno que todavia no se ha
manifestado? Siguiendo a Arendt, las actividades mentales, incluyendo
al juicio, estdn precedidas por una retirada del espiritu (Arendt, 2002:
119). Retirarse, en este caso, significa situarse desde la perspectiva del
espectador que sigue estando en el mundo. La retirada se da con respecto a
la accién, consiste en abandonar la posicién parcial que nos involucra en el
acontecimiento para luego retornar a la misma, que serd aquella en la que
realicemos nuestra accion (Arendt, 2002: 114). La retirada hacia la posicién
del espectador supone garantizar la imparcialidad del juicio, pues «solo el
espectador ocupa una posicién que le permite ver el conjunto [...] El actor,
al tener un papel en la obra, debe representarlo [...]» (Arendt, 2002: 216).

A diferencia de la interpretacién de Lenis, segin la cual la conciencia
moral «[...] dice lo que no debe ser y funciona cuando la accién ha
cesado» (Lenis, 2009: 33), la conciencia moral como «facultad de juzgar»
se manifiesta en el mundo de las apariencias y es ejercida desde la posicién
del espectador que, al elegir ser coherente con su propio juicio, retorna a la
posicién que ocupa como actor.

La interpretacién de Lenis podria partir de la afirmacién arendtiana
segun la cual el temor a la conciencia se debe a «[...] la anticipacién de la
presencia de un testigo que le estd esperando solo si y cuando vuelve a casa»
(Arendt, 2002: 213)¥. Pero esta conciencia harfa referencia a la faceta de
«aquello que juzga en mi mismo sobre mi mismo». No obstante, solo es
posible evaluar nuestros actos desde el criterio de la coherencia si contamos
con una facultad capaz de advertir que, para nosotros, estd mal cometer
determinada accién y tener la capacidad de prevenirla. Sin el juicio previo
a la accién no habria posibilidad de evitar su realizacién vy, por tanto,
tampoco tendria sentido autodesaprobarnos a nosotros mismos por haber
obrado mal en unas circunstancias en las que no estdbamos capacitados
para reconocer el mal.

27. Cursivas de Arendt.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 65

De ahi que afirme Arendt sobre los individuos que lograron juzgar por si
mismos en la situacién limite del totalitarismo: «Tenfan que decidir en cada
ocasién de acuerdo con las especificas circunstancias del momento, porque
ante los hechos sin precedentes no habia normas» (Arendt, 2011: 428).

La clave estd en que, acorde con la autora, «tenfan que decidir en
cada ocasion». La conciencia moral que se manifiesta en el mundo de las
apariencias es lo que llamamos facultad de juzgar, y solo puede contar con
un cardcter preventivo frente al mal mientras pueda emerger antes de la
accién y manifestarse dando prescripciones negativas que corresponden
con el juicio moral «esto estd mal» (Arendt, 2002: 213).

De nuevo, el que una voz interior nos indique «no debes hacer esto» y
su prescripcién nos cause temor porque nos permite anticipar la posibilidad
de autodesaprobarnos en el caso de que decidamos realizar dicha accién,
significa que previamente hemos juzgado que estd mal. Esto es, la conciencia
moral como facultad de juzgar nos ha permitido juzgar, no desde un ejercicio
retrospectivo, sino haciendo uso de la facultad de la imaginacién.

En segundo lugar, la conciencia como facultad de juzgar requeriria
de la participacién de la imaginacién productiva. Arendt entiende la
imaginacién como la representacién de objetos ausentes y considera que la
imaginacién productiva se deriva de la reproductiva (2002: 108)*.

Acorde con Diez, Ricoeur muestra que la filosoffa occidental se centra en
el cardcter reproductivo de la imaginacién, en la idea «de un vinculo entre el
original —la realidad— y una copia —Ila imagen fruto de la imaginacién—
en el que ésta se considera por principio inferior al primero, ignorando asi
cualquier posible dimensién creativa o innovadora» (2014: 315). Frente
a esto, agrega Diez, Ricoeur realiza un trabajo de reinterpretacién de la
imaginacién a partir de su cardcter creativo.

28. Consideramos pertinente que, pese a la jerarquia propuesta por Arendt, en la
aproximacion fenomenolégica a la conducta moral se mantenga la distincién entre los dos
tipos de imaginacién para comprender la forma en la que operaria esta facultad desde las
distintas facetas de la conciencia, asf como la relacién que mantendria con otras facultades
como el juicio o la memoria. Ademds, diferenciar entre la imaginacién reproductiva y la
productiva darfa cuenta de la naturaleza del objeto de reflexién: por un lado, se reflexionaria
sobre un recuerdo y, por el otro, sobre un proyecto entendido como la anticipacién de una
posible accién en forma de relato que, aunque podria ser construido desde elementos
representados, seguirfa siendo diferente de cualquiera de mis recuerdos.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



06 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

En su andlisis de la ficcidén narrativa, Ricoeur dice sobre la imaginacién:
«[...] més alld de su funcién mimética, incluso aplicada a la accién, la
imaginacién tiene una funcién proyectiva que pertenece al dinamismo
mismo del actuar» (2002: 206). Por lo tanto, sostiene que sin imaginacién
no hay accién, y destaca tres maneras en las que se manifiesta este
condicionamiento: en el plano del proyecto, de la motivacién y del poder
mismo del hacer (Ricoeur, 2002: 207).

Ahora bien, aunque Arendt destaca el cardcter reproductivo de
la imaginacién, su concepcién de conducta moral pareceria estar
condicionada por una imaginacién de cardcter productivo, la cual
permitiria que la conciencia moral, desde su faceta de facultad de juzgar,
opere sobre un proyecto:

En efecto, en esa imaginacién anticipatoria del actuar ensayo diversos
cursos eventuales de accidn y juego, en el sentido preciso del término,
con los posibles practicos (...) el proyecto toma del relato su poder
estructurante, y el relato recibe del proyecto su capacidad de anticipacién
(Ricoeur, 2002: 207)%.

Esta idea de proyecto en Ricoeur nos permite entender la diferencia
entre el juicio retrospectivo y el que se realizaria mediante la conciencia
como facultad de juzgar al momento de anticipar una posible accién; esta
anticipacién, presentada en forma de relato, resultaria de la participacién
de la imaginacién productiva. Siguiendo la interpretacién que hace Begué
de Ricoeur, «[...] la imaginacién anticipatoria del obrar permite que cada
uno “ensaye” los diversos cursos eventuales que puede tomar su accidn,
con las diversas consecuencias» (Begué, 2002: 72).

En este sentido, la conciencia moral como facultad de juzgar puede
realizar el momento de la reflexién sobre un fenémeno que ain no ha
ocurrido y que, como explica Begué, se presenta en forma de relato: «El
“juego pragmdtico”, orientado hacia el porvenir del proyecto, recorta
el “juego narrativo”, con su funcién de recoger la temporalidad en el
presente del relato» (2002: 72). Asi, la imaginacién productiva brinda
el objeto de reflexién al juicio. Este objeto seria el proyecto, la accién
que anticipamos y que estructuramos en un relato, y en la posibilidad
de reflexionar sobre la accién futura encontrariamos la posibilidad de
prevenir la realizacién del mal.

29. Cursivas de Ricoeur.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 67

La conciencia moral como facultad de juzgar podria evitar que realicemos
el mal porque somos capaces de anticipar la accién y reflexionar sobre su
significado moral antes de que ocurra. Para esto, siguiendo nuevamente a
Arendt, no harfa falta una retirada del mundo de las apariencias, sino una
pausa provisional de la accién en la cual evaluariamos si su realizacién nos
conduciria o no a la autodesaprobacién.

V. LA CONCIENCIA MORAL COMO VOZ INTERIOR

En el presente apartado nos ocupamos de la dltima de las facetas de
la conducta moral: la voz interior. Mostraremos que esta faceta se
manifestaria en el mundo de las apariencias, expresando prescripciones
negativas que resultarian de la reflexién de la conciencia como facultad
de juzgar. Ademds, requerirfa de la participacién de la voluntad, la cual
plantearemos siguiendo la concepcién arendtiana, y de la imaginacién
referida tanto al plano del proyecto como al de las motivaciones, cuya
caracterizacién se seguird de los aportes de Ricoeur.

Antes de continuar con el desarrollo de las dos facultades que participan
en la manifestacién de la conciencia como voz interior, presentaremos
una clarificacién sobre el cardcter representativo de la imaginacidn.
Consideramos que el ejercicio no se trataria de crear posibles motivaciones
para una accién anticipada, sino de identificar qué motivos tendria para
realizarla (o no). Esta interpretacién sobre el cardcter representativo de la
imaginacién puede entenderse a partir de la explicacién de Begué sobre
la relacién entre el besoin®® y la voluntad: «Para que un besoin colabore
con la voluntad del querer mediante la motivacién, es necesario que en
él haya algln elemento representativo que se preste para una relativa
integracién de la conciencia; de lo contrario, él permaneceria oscuro para
ella [...]» (Begué, 2002: 75).

Como veremos, aquello que permitiria que la voluntad atienda a la voz
interior, que la harfa colaborar, seria la reproduccién de un motivo: el de

30. En la nota a pie nimero 12, Begué aclara que el término «besoin», necesidad,
corresponde con el apetito, pero advierte que también designa una modalidad comin a
todos los motivos «que consiste precisamente en inclinar sin necesitar» (Begué, 2002:74).
En este sentido, la coherencia del yo consigo mismo, sin ser una necesidad situable en la
categorfa de apetito, puede ubicarse en el plano de las motivaciones que inclinan hacia
una accién (o una no-accién).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



08 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

querer mantener la armonia entre el dos-en-uno. Proponemos que se trata
de una reproduccién puesto que no se produciria en el momento previo
a la accién, sino que habria sido identificada desde el momento en el que
el yo conoce la posibilidad de la autocontradiccién. En el marco de esta
investigacion, el motivo serfa la no-realizacién del mal®'.

A continuacién, retomamos el desarrollo de las facultades de la
imaginacién representativa y de la voluntad. Consideramos pertinente
tomar el presupuesto que vincula la «colaboracién de la voluntad» con
la «representacién de los motivos». Como veremos, esto permitird
comprender la participacién de estas dos facultades (voluntad e imaginacién
representativa) en la manifestacién de la conciencia como «voz interior.

En primer lugar, para que el yo (se/f) actte en conformidad con lo que
expresa su voz interior, se requiere la facultad de la voluntad, la cual opera en
el mundo de las apariencias donde actuamos entre los otros. Supongamos
que, tras reflexionar sobre el proyecto, juzgamos que aquello que estamos
a punto de realizar estd mal y que, si lo hacemos, perderfamos la armonia
con nosotros mismos. Nuestra voz interior expresa «No puedes», pero es
la voluntad quien decide si atender, o no, a la prescripcién negativa, al
obstdculo que impone la conciencia.

En la nota ndmero 14 de Responsabilidad y juicio, Jerome Kohn retoma
dos concepciones de voz interior: la voz de Dios y el daimon socritico.
Senala que el daimon es una especie de intermedio entre un dios y un
mortal, que nos acompanaria a todos; su voz viene de afuera y no nos

31. Al referirse al elemento representativo de la motivacién en Ricoeur, Begué afirma que:
«[...] la génesis de un sistema de valores no puede ser deducida a partir de una exigencia
formal de coherencias con uno mismo o a partir de un puro poder de autoposicién de la
conciencia» (Begué, 2002: 75). En este sentido, pareceria haber una diferencia entre el
planteamiento de Ricoeur sobre el origen de la representacién de los motivos, y el origen
de la representacién que proponemos, siguiendo la filosofia arendtiana. Desde Ricoeur,
siguiendo a Begué, esta representacién remitirfa a unos «saberes preformados». Desde la
filosoffa arendtiana, por el contrario, cabrfa proponer que la representacién si remite a la
exigencia de la coherencia con uno mismo. Es decir, la inclinacién para llevar a cabo, o no,
un proyecto dependerd de los juicios morales y los limites que se autoimpone el individuo;
pero los valores no son «producidos» por el individuo. Los limites autoimpuestos a la
accién podrian variar entre las personas que buscan una coherencia consigo mismas,
sin embargo, en todos los casos esta coherencia exigiria la no-realizacién de aquello que
juzgan como malo. Asi, cabria proponer que el valor representado y vinculado al motivo
serfa la no realizacién del mal.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 69

es posible responderle. Esta voz no dirfa qué hacer, sino que expresaria
prescripciones negativas, alertdndonos para que no hagamos algo32.

La figura del daimon corresponderia con la faceta de la conciencia
como voz interior. Esta expresa prescripciones negativas, no nos dice
qué debemos hacer, sino que nos advierte lo que no podemos hacer si no
queremos arrepentirnos. La descripcién que ofrece Kohn pareceria indicar
un cardcter de sutileza en la voz interior; sin embargo, Arendt lo expresa en
términos de firmeza, resaltando el «<no puedo»: «[...] solo dird “No puedo
hacerlo y no lo haré”. Dado que estd referida al propio yo, no cabe esperar
de ella ningtin impulso para actuar» (2007: 121).

Pese a la firmeza con la que se expresa la conciencia después de haber
juzgado un proyecto, la decisién depende de la voluntad. Acorde con
Kohn, «[...] ni la razén ni el deseo son libres, hablando con propiedad.
Pero la voluntad si lo es, como facultad de elegir. [...] Al querer, decido.
Y ésta es la facultad de la libertad»®. El impulso para actuar depende de
la voluntad. En palabras de Camps, «[...] es la voluntad la que ejecuta lo
pensado y lo juzgado. Y no sélo eso, gracias a la voluntad se construye lo
que Arendt llama “el yo duradero”, esto es, el carcter y la identidad de la
persona» (2007: 81). Esto conlleva a abordar la relacién entre identidad y
voluntad, puesto que la primera pareceria revelarse mediante la atestacién
de los actos resultantes de la segunda.

Para sostener esta idea tomamos la concepcién de identidad narrativa
propuesta por Ricoeur en tanto corresponde con las categorias de
testimonio y narracién que abordamos en este trabajo. Al respecto,
Begué interpreta que la concepcién de identidad narrativa en Ricoeur

32. «La voz de la conciencia es también muy antigua, no sélo porque la encontramos en
el Antiguo Testamento, donde Dios habla al hombre constantemente, sino también sobre
todo, claro estd, debido al daimon socrdtico. Un daimon es una especie de intermedio
entre un dios y un mortal que todo hombre tiene como compaiero. Es una voz que viene
de fuera y a la que no es posible responder (algo, pues muy diferente de la conscientia) Y
esa voz nunca me dice qué hacer, sino tinicamente me alerta o previene para que no haga
algo» Nota del editor, Jerome Kohn en (Arendt, 2007:257).

33. Nota del editor, Jerome Kohn. En (Arendt, 2007: 257).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



70 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER

resulta de una dialéctica entre la identidad idem y la ipse®*, y que es la
segunda la que revela el quién, pero advierte que la ipseidad no puede ser
demostrada sino que es atestiguada (Begué, 2002: 316). Senala, también,
que hay una relacién circular entre identidad, atestacién y recepcién del
relato (2002: 241). La primera afirmacién, sobre la revelacién dada en
la identidad ipse, reivindicaria la importancia del testimonio que daria
cuenta de lo cambiante de este para revelar su identidad. La segunda
afirmacidn, en la que se anade la recepcién del relato, llama la atencién
sobre la incorporacién de éstos en un relato sobre nosotros mismos
(Begué, 2002: 242). El si mismo genera su identidad, no solo en un
ejercicio de sumatoria de relatos, sino desde la recepcién de lo que de
estos se prolonga, lo que estos revelan sobre su quien.

Ahora bien, si trasladamos la concepcién de la identidad narrativa al
marco de la conducta moral, ;cémo podriamos mantener la coherencia con
nosotros mismos? ;Cémo podriamos construir un cardcter, una identidad,
que corresponda con cémo queremos aparecer ante los otros y ante
nosotros mismos, a partir de nuestras acciones cuando estas no se siguen,
necesariamente, de nuestros juicios? O, dicho de otro modo, si requerimos
de la voluntad para mantener la coherencia con nosotros mismos, pero
esta facultad es libre, ;cémo lograriamos que quiera detenerse ante las
advertencias de nuestra voz interior?

Proponemos responder a esta pregunta retomando el planteamiento de
Ricoeur seguin el cual la accién estd condicionada por la imaginacién en el
plano del proyecto, de la motivacién y del poder hacer (Ricoeur, 2002: 207).
De su planteamiento, retomamos el plano del proyecto y de la motivacién.

34. Ricoeur refiere a la distincién entre ambos términos para abordar la problemitica de la
identidad desde la nocién del S7 mismo: «Nos encontramos con un problema en la medida
en que idéntico tiene dos sentidos que corresponden respectivamente a los términos
latinos idem e ipse. Segtin el primer sentido (idem), idéntico quiere decir extremadamente
parecido [...] y, por tanto, inmutable, que no cambia a lo largo del tiempo. Segin el
segundo sentido (épse), idéntico quiere decir propio [...] y su opuesto no es diferente, sino
otro, extrano. Este segundo concepto de identidad guarda una relacién con la permanencia
en el tiempo que sigue resultando problemdtica» (Paul Ricoeur, «La identidad narrativa».
La narration. Quand le récit devient communication. Eds. Biihler P, Habermacher J.E
Geneve: Labor, 1988. 287-300. 341-342). Begué explica el planteamiento de Ricoeur
sobre la identidad narrativa, sefiando que «Todos generamos nuestra identidad narrativa
en la medida en la que articulamos temporalmente nuestro idem con nuestro ipse mediate
el lenguaje, cuyo primer nivel es el relato» (Begué, 2002: 253). Cursivas de la autora.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 71

El plano del proyecto, en el marco de la conducta moral, posibilita que
reflexionemos sobre fenémenos que atin no han ocurrido. La imaginacién
productiva, y no la reproductiva, permite que nos volquemos hacia el
futuro, tomando la estructura del relato que nos permitiria considerar
cémo seria la historia si llevairamos a cabo determinada accién. Es decir, la
imaginacién nos permite anticipar el relato testimonial y juzgar aquello
que adn no ha ocurrido.

Podriamos anticipar el relato testimonial mediante la imaginacién del
proyecto, es decir, la accién que nos es posible realizar y, en el caso de
juzgarla como mala, anticipar también la autocontradiccién. Pero, ademis
de la idea de proyecto que permitiria comprender el juicio en el mundo
de las apariencias, proponemos que la concepcién de imaginacién como
motivacién también aporta a la interpretacién de la conducta moral. El
elemento de la motivacidn, como veremos, reivindica la viabilidad de la
consecucién de la coherencia. Sobre esta imaginacién indica Ricoeur:

Luego, la imaginacién entra en composicién con el proceso mismo de
la motivacién. La imaginacién proporciona el medio, la claridad luminosa,
donde pueden compararse y medirse motivos tan heterogéneos como los
descos y las exigencias éticas, tan diversas como las reglas profesionales, las
costumbres sociales o los valores fuertemente personales. La imaginacién
ofrece el espacio comun de comparacién y de mediacién para términos tan
heterogéneos como la fuerza que empuja como por detrds, la atraccion que
seduce como por delante, las razones que legitiman y fundamentan como
por debajo. En una de las formas de lo imaginario es donde ese representa
précticamente el elemento disposicional comun, que hace la diferencia,
por una parte, entre causa fisicamente coercitiva y un motivo y, por otra,
entre un motivo y una razén légicamente coercitiva, Esta forma de lo
imaginario prictico encuentra su equivalente lingiiistico en expresiones
tales como: haria esto o aquello, si lo deseara (2002: 207).

Las dos maneras descritas por Ricoeur en las que la imaginacién
condiciona la accién harfan referencia a los dos objetos sobre los cuales
operarfan las dos tdltimas facetas de la conciencia moral arendtiana. La
facultad de juzgar operaria sobre lo que Ricoeur denomina el «proyecto.
Tras relatar el proyecto, podemos juzgar lo que atin no ha ocurrido,
pero el juicio no obliga a la voluntad. Esta facultad participaria tras la
manifestacidén de la tltima de las facetas, la voz interior.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



2 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
Lalibertad de la voluntad con respecto a la razén explica la posibilidad de
incoherencia, el hecho de que somos capaces de hacer lo que consideramos
que estd mal. En este punto, conviene pensar en la posibilidad de la
coherencia destacando que, entre sus condiciones, estarfa el querer
mantener la armonia.

Dicho de otro modo, no bastaria con juzgar una accién futura, un
proyecto, para que nuestra voluntad obedezca a los dictados de la razén.
En tanto esta facultad es libre, se requerirfa que guiera detenerse ante los
obstéculos que pone la conciencia moral como voz interior, al expresar
la prescripcién negativa «no lo hagas». Y ;Cémo detener a la voluntad
que, segiin Arendt, «[...] siempre quiere hacer algo (Arendt,2002: 271)?
Imaginando las motivaciones del dos-en-uno.

De ahi que, en segundo lugar, la conciencia como voz interior requiera
de la participacién de la imaginacién, en este caso, referida a lo que Ricoeur
llama «elemento disposicional». Como sefala el autor, este elemento se
encontrarfa en la segunda manera en la que la imaginacién condiciona
la accién y se enmarca en el plano de la motivacién. Aqui, el equivalente
lingiiistico de este acto imaginativo se expresaria como «harfa esto o aquello
si lo deseara». Imaginamos, pues, los motivos que tenemos para llevar a
cabo la accién anticipada.

Sinembargo, dado quela conducta moral arendtiana parece estar expresada
en términos negativos, consideramos que en el plano de la motivacién
también imaginarfamos los elementos que nos dispondrian a no actuar; la
imaginacién de los motivos, en este segundo caso, seguirfa manteniendo el
cardcter condicionante frente a la accidén, mencionado por Ricoeur.

Tras imaginar el proyecto y juzgarlo como malo, nuestra voz interior
expresaria un «no puedes», dirigido al yo (se/f) cuya voluntad, siguiendo
a Arendt, siempre quiere hacer algo. El tltimo paso que manifestaria la
condicién de la imaginacién sobre la accidn, o sobre la voluntad en el
marco de la conducta moral arendtiana, consistiria en imaginar- siguiendo
a Ricoeur- las normas o nuestros propios limites para que mediemos
entre los mismos. Asimismo, imaginarfamos de dénde provienen las
motivaciones, si se trata de una fuerza que nos empuja hacia la accién o de
las razones que la fundamentan.

La imaginacién, desde el plano de la motivacién planteado por Ricoeur,
permitirfa clarificar nuestra voluntad sin negar su libertad. Consideramos

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 73

que esta descripcién del acto imaginativo de los motivos destaca un cardcter
autorreflexivo, dado en el acto de mediacién y comparacién de los diversos
motivos”, que serfa compatible con la naturaleza reflexiva de la concepcién
arendtiana de las facultades mentales36. Podemos querer hacer lo que no
deseamos, y elegirlo, asi como podemos tener la disposicién para hacer
algo que contradice nuestros limites o los fundamentos de nuestra razén.
La imaginacién brinda claridad a la voluntad en tanto presenta los distintos
motivos y permite su comparacién y medicién. En tanto la voluntad hace
lo que quiere, la imaginacién ofrece la posibilidad de clarificar qué es lo
que se quiere.

Nuestra interpretacién sobre el cardcter de reflexividad, que se
encontrarfa en el plano de la motivacién propuesto por Ricoeur, coincide
con la nocién de interioridad que menciona Begué en su explicacién sobre
la relacién entre el proyecto y la motivacién:

El vinculo proyecto-motivacién es anterior a toda restriccién impuesta
por la ética. El hombre se experimenta a si mismo en ese vaivén dialogal
o, mejor, dialéctico, que lo obliga necesariamente a escuchar su propia
interioridad, abierta por su intencionalidad al mundo exterior, es decir,
al otro y a lo otro [...] También se trata de considerar al proyecto en
toda su amplitud, més alld de nuestros pequenos y puntuales proyectos
cotidianos. Sélo asi podemos comprender el motivo como mocién y el
motivo como impulso (Begué, 2002: 93).

De este fragmento nos interesa sefialar dos ideas. En primer lugar, la
intencionalidad hacia el otro o lo otro parte de la interioridad o de la
experiencia de si, que en términos arendtianos podria entenderse como
reflexividad. El retorno hacia los propios valores determinaria los motivos
que podrian conducir o evitar la realizacién de un proyecto. Este retorno
refiere al acto de la imaginacién representativa del «proyecto en toda su

35. Como vimos, Ricoeur sefala que «La imaginacién proporciona el medio, la claridad
luminosa, donde pueden compararse y medirse motivos tan heterogéneos como los deseos
y las exigencias éticas, tan diversas como las reglas profesionales, las costumbres sociales
o los valores fuertemente personales. » (Ricoeur, 2002: 207). Esto podria interpretarse
como un acto autorreflexivo en tanto la imaginacién consistirfa en la representacién de
aquello que me mueve a mié, es decir, lo que me condiciona para actuar.

36. «La vida del espiritu en la que uno se hace compafia a sf mismo puede ser silenciosa y
debido a la naturaleza reflexiva de sus actividades nunca puede ser silente ni olvidarse por
completo de sf misma» (Arendt, 2002: 97).

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



74 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
amplitud». El plano del proyecto, entonces, no solo permitiria comprender
el acto imaginativo de la accién particular que podriamos realizar, sino
también el acto en el que nos imaginamos cémo queremos aparecer ante
nosotros mismos y ante los demds.

En segundo lugar, esta idea permite comprender que cada proyecto y
motivacion particular, cada impulso y cada acto, estaria evaluado desde un
proyecto que incorporaria a todos los demds. Esto es, el quién queremos
ser o el cdémo queremos aparecer, implicaria la coherencia entre ello y cada
uno de nuestros actos. En el siguiente fragmento, Begué retoma la idea
de Ricoeur sobre el pacto entre el proyecto como determinacién de si y el
valor motivante:

Hay un pacto primitivo, se dijo, entre el proyecto como determinacién
de si a si mismo y el valor motivante, y este pacto debe ser afirmado,
cuidado, cultivado en su justa medida. Porque si ese pacto se rompe, el
acto mismo que los unia, que es el acto voluntario, se diluye o estalla en
pedazos (Begué, 2002: 94).

El valor motivante, situado en el marco de la concepcién arendtiana
de conducta moral, serfa el no hacer el mal’’, y la forma de mantener
el pacto con el proyecto de si implicaria que voluntad colabore a las
prescripciones negativas de la conducta moral, porque estas referirian a
dicho valor. Como vimos al inicio del capitulo, Arendt considera que la
autodesaprobacién por la realizacién del mal conduciria a la pérdida de la
armonia entre el dos-en-uno, que se traducirfa en imposibilidad de pensar.
De ahi que el pacto entre el proyecto como determinacién de si y el valor
motivante pueda entenderse como aquel en el que el yo se plantea cémo
quiere aparecer ante si mismo o, mds bien, como 7o quiere aparecer, y de
ello se seguiria la autodeterminacién a través de unos limites impuestos a
la propia accién.

37. En este punto cabria pensar tanto la coherencia y la no realizacién del mal como
términos validos para situar en el campo del valor motivante. Propondremos que se
tratarfa del segundo partiendo del cardcter negativo de la conducta moral arendtiana. Al
hablar de coherencia podria interpretarse que el dos-en-uno no solo tendria que evitar
lo que considera que estd mal sino hacer lo que estd bien. Sin embargo, hemos visto
que desde la filosofia arendtiana, solo lo primero es requisito para mantener la armonia
consigo mismo.

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 75

Ahora, tras tomar de Ricoeur el planteamiento sobre la imaginacién
de los motivos, podemos comprender cémo un yo (self) elegiria no hacer,
siguiendo las advertencias de su voz interior, a pesar de estar movido por
una facultad libre y dirigida al hacer. Dentro de estos motivos, que podrian
referirse tanto a lo que nos mueve a la accién como a lo que nos detiene, en
el caso del proyecto juzgado como malo, el motivo que nos detendria seria
el temor a la autocontradiccién. Desde la filosoffa arendtiana, podemos
reconocer que la eleccién de no hacer el mal estaria precedida por la
motivacién de mantener la armonia del yo consigo mismo. Afirma Arendt:
«En otras palabras, no puedo hacer determinadas cosas porque, una vez
que las haga, ya no podré vivir conmigo mismo» (2007: 113).

La libertad de la voluntad, su independencia con respecto al deseo o
a la razén, coincide con la posibilidad de que el yo se elija a si mismo,
de que guiera no autodesaprobarse por sus acciones. La concepcién de la
voluntad como una facultad libre nos permite comprender la posibilidad
de la autocontradiccién, pero esta misma libertad reivindica la viabilidad
de la conducta moral, en tanto permite identificar que, entre la mediacién
de los motivos del actuar, aquel que pretende estar en armonia consigo
mismo querrd no hacer aquello que lo lleve a la autodesaprobacién. La
conducta moral hace referencia a la posibilidad de que una persona procure
ser coherente consigo misma, de ahi que su pensamiento, sus juicios y su
impulso para actuar podrian apuntar hacia la misma direccién.

CONCLUSION

La filosofia moral de Hannah Arendt parte del presupuesto antropoldgico
del dos-en-uno, que fundamenta su concepcién de la conducta moral.
Arendt retoma las afirmaciones socréticas referentes a la coherencia para
mostrar que, si bien aparecemos ante los otros como Uno, en nuestra
unicidad se inserta una diferencia que experimentamos mediante la
actividad del pensamiento.

El pensar, la actividad en la cual mantenemos un didlogo con nosotros
mismos, manifiesta esta dualidad constitutiva de nuestra existencia. Al
reconocernos como un dos-en-uno, asumimos la posibilidad de mantener
la armonia entre los dos interlocutores y, por tanto, continuar manteniendo
una relacién con nosotros mismos. O bien, asumimos la posibilidad de

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



76 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
autocontradecirnos y perder la capacidad de ser nuestra propia compafiia,
lo que se traduciria en la imposibilidad de pensar.

Asi, la conducta moral se entiende como la bisqueda de la coherencia
entre el dos-en-uno, de un yo (pensante) y un yo (se/f). La exigencia de esta
conducta radica en evitar que el yo (se/f) realice aquello que el yo pensante
ha juzgado como malo; es decir, se mantendria la conducta moral en tanto
no se transgredan los propios limites.

Si bien esta conducta parece estar condicionada fundamentalmente por
el pensamiento y el juicio (el pensamiento que permite el encuentro del dos-
en-uno y el juicio que guiaria a la accién), hemos mostrado que la busqueda
de la coherencia también requiere de la participacién de la memoria, la
imaginacién productiva y reproductiva, y la voluntad. Para sostener esta
propuesta, retomamos la distincién de las facetas de la conciencia moral
presentada por Kohn. Las cinco facetas, o «<momentos recurrentes» de la
conciencia que se pueden distinguir en la filosofia arendtiana, manifiestan la
participacién de estas facultades y, a su vez, se presentan como condiciones
para mantener la coherencia del yo consigo mismo.

En primer lugar, la conciencia como «testigo» requiere de la participacién
del pensamiento y de la memoria. La facultad del pensamiento manifiesta
la dualidad inserta en la unicidad, es decir, la autoconciencia, y la memoria
otorga a la faceta del testigo la capacidad de recordar lo presenciado en
el mundo de las apariencias. La faceta de la conciencia como testigo
contribuye a la conducta moral al manifestarse como una presencia que
no solo atiende a los propios actos, sino que narra el testimonio de lo
percibido durante la autoevaluacién. El temor a la autodesaprobacién
podria evitar que el yo (se/fj realice aquello que lo ponga en contradiccién
consigo mismo.

En segundo lugar, la conciencia como «aquello que juzga en mi mismo
sobre mi mismo» opera de modo retrospectivo. Requiere la participacién
del juicio (reflexionante), la imaginacién (representativa) y la memoria.
En tanto su objeto de reflexién es el relato testimonial, esta faceta de la
conciencia hace uso de la memoria para recordar lo realizado en el mundo
de las apariencias, se lo representa mediante la imaginacién y reflexiona
sobre ello, juzgdndolo como particular. De este juicio, que requiere a su vez
una previa puesta en cuestién de prejuicios realizada mediante el pensar,
resulta la autoaprobacién o autodesaprobacidn, segun se haya mantenido la

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 77

coherencia entre los propios limites morales y los actos del yo (se/f). Puesto
que la reflexién estaria condicionada por la capacidad de la narracién,
advertimos la posibilidad de que el juicio esté condicionado por la forma
en la que se narran los propios actos.

En tercer lugar, la conciencia como «facultad de juzgar» opera de modo
proyectivo. El objeto de reflexién es la accién que atin no ha sido realizada,
el proyecto, por lo que requiere de la participacién de la imaginacién
productiva para producir el objeto de reflexién, presentdndose como posible
acci6n futura. También requiere del juicio para evaluar este proyecto. Esta
faceta de la conciencia moral permite la posibilidad de evitar la realizacién
de un acto que conduzca a la autocontradiccién, manteniendo asi la
conducta moral.

En cuarto y dltimo lugar, la conciencia como «voz interior» se
manifestarfa después de que la conciencia como facultad de juzgar emita
su juicio. Una vez el dos-en-uno ha juzgado el proyecto, la voz interior
se presenta como un obstdculo a la accién expresando «no puedes». Esta
prescripcién negativa es recibida por la facultad de la voluntad, que impulsa
a la accién, por lo que se requiere de su participacién para mantener la
coherencia entre el dos-en-uno. La voluntad se abstiene de realizar aquello
que ha sido juzgado como malo, no porque se someta a la razén, sino
porque responde al «valor motivante» del dos-en-uno.

Dado que la moral arendtiana parece estar expresada en términos
negativos, este valor se identifica como la «no-realizacién del mal». El dos-
en-uno, mediante la imaginacién reproductiva, se representa el proyecto
de si. En el caso de que la posible accién futura contradiga cémo quiere
aparecer ante si mismo, el yo (se/f) no querri realizarla porque su voluntad
lo mueve a mantener la coherencia consigo mismo. Asi, la voz interior
contribuye a la conducta moral.

En suma, a partir de la distincién entre las distintas facetas o momentos
de la conciencia moral arendtiana, realizamos una aproximacién
fenomenoldgica a su nocién de conducta moral para mostrar que la
busqueda de la coherencia entre el dos-en-uno no solo requeriria del
pensamiento y el juicio, sino también de las facultades de la memoria,
la imaginacién y la voluntad. Nuestro andlisis de la manifestacién de la
conciencia moral como «testigo», «aquello que juzga en mi mismo sobre
mi mismo», «facultad de juzgar» y «voz interior» permitié, ademis,

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



78 SANABRIA CUCALON, GARcia CasTRO Y DiEZ FISCHER
advertir que en el fenémeno de la conducta moral, las facultades del juicio
y de la imaginacién se manifiestan en un doble sentido: el proyectivo y el
retrospectivo.
De ahi concluimos, siguiendo la filosofia arendtiana, que aquel que
busca mantener la coherencia consigo mismo requerirfa:
1. Ser consciente de la dualidad inserta en su unicidad.
2. Ser testigo de si mismo, es decir, atender a sus propias acciones para
luego poder recordarlas.
3. Recordar sus propios actos para autoevaluarse mediante el relato
testimonial de los mismos.
4. Juzgar por si mismo la accién futura a partir de una imaginacién
proyectiva sobre la misma.
5. Representar su valor motivante para no querer hacer aquello que
conlleve a la autocontradiccién.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

Altuna Lizaso, Belén. (2018). «La imaginacién moral, o la ética como
actividad imaginativa». Daimon Revista Internacional de Filosofia, 74, 155-
169. Disponible en: https://revistas.um.es/daimon/article/view/270061

Arendt, Hannah. (2002). La vida del espiritu. Barcelona: Paidés.

Arendt, Hannah. (2007). Responsabilidad y juicio. Barcelona: Paidés.

Arendt, Hannah. (2011). Eichmann en Jerusalén. Barcelona: Debolsillo.

Begué, Marie-France. (2002). Paul Ricoeur: La poética del si mismo.
Buenos Aires: Biblos.

Beiner, Ronald. (2003). «Hannah Arendt y la facultad de Juzgar». En
Conferencias sobre la filosofia politica de Kant, editado por Ronald Beiner.
Buenos Aires: Paidoés.

Bernstein, Richard J. (2018). «;Cambié Hannah Arendt de opinién?
Del mal radical a la banalidad del mal». En E/ orgullo del pensar, editado
por Fina Birulés, 231-252. Barcelona: Gedisa.

Birulés, Fina. (2007). Una herencia sin testamento. Barcelona: Herder.

Botero, Adolfo J. & Leal, Yuliana. (2013). «El mal radical y la banalidad
del mal: las dos caras del horror de los regimenes totalitarios desde la perspectiva
de Hannah Arendp». Universitas Philosophica, 30(60), 99-126. Disponible

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 79

en:  https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/
view/10784

Bueno Gémez, Noelia. (2010). «Los Componentes Subjetivos De La ética
De Hannah Arendt». Arbor, 186(742), 277-286. https://doi.org/10.3989/
arbor.2010.742n1107283

Camps, Victoria. (20006). «La moral como integridady. En El siglo de
Hannah Arendst, editado por Manuel Cruz, 63-85. Barcelona: Paidés.

Cruz, Manuel. (20006). «Memoria: ;Extraneza o reconciliacion? (Una
meditacion en comparnia de Arendt)». En El siglo de Hannah Arendt, editado
por Manuel Cruz. Barcelona: Paidés.

Diez Fischer, E (2014). La repercusién como fundamento de la actividad
imaginaria segtin Paul Ricceur. Studium. Filosofia Y Teologia, 17(34), 313-
333. Recuperado a partir de https://revistas.unsta.edu.ar/index.php/
Studium/article/view/388

Di Pego, Anabella. (2008). «La identidad “narrativa” en Hannah Arends:
Una critica de la interpretacion de Paul Ricoeur». Ponencia presentada en
las VII Jornadas de Investigacién en Filosofia, Universidad Nacional de La
Plata. https://www.aacademica.org/000-077/39.pdf

Di Pego, Anabella. (2012). «La revelacion del quién en el mundo
contempordneo. Consideraciones a partir de las concepciones de Hannah Arendt
y Paul Ricoeur». Revista de Filosofia y Teoria Politica, 43, 45-78. Disponible
en: hteps://www.rfytp.fahce.unlp.edu.ar/article/view/RFyTPn43a02

Fonnegra, Claudia. (2017). «Hannah Arendt: importancia del relato
histérico y ficticio como via para la reflexion ética y politicar. Estudios
de Filosofia, n.° 56, 9-25. https://bibliotecadigital.udea.edu.co/
handle/10495/9597

Gonzilez Santos, Andrés. (2011). Hannah Arendt, el pensamiento y el
mal. (Trabajo de grado de maestria). Universidad Nacional de Colombia
Sede Bogotd Facultad de Ciencias Humanas Departamento de Filosofia.
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/8628

Leal-Granobles, Yuliana. (2023). «Hannah Arendt: pensar entre el pasado
y el futuro». Estudios de Filosofia, 68, 195-216. https://doi.org/10.17533/
udea.ef.352171

Lenis Castano, John Fredy. (2009). «Hannah Arendt: consciencia moral y
banalidad de la condicién humana». Co-herencia, 6(11), 155-169. https://
revistas.um.es/daimon/article/view/270061

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



80 SaNnaBRIA CUcALON, Garcia CasTro Y DiEZ FISCHER
Platén. (1998). Didlogos V' (Maria Isabel Santa Cruz, Alvaro Vallejo
Campos, Néstor Luis Cordero, Eds.). Gredos.

Sanabria, M. (2022). Dialegesthai y autoreflexién: dos perspectivas de
la facultad arendtiana de pensamiento. Cuestiones De Filosofia, 8(30), 199—
220. https://doi.org/10.19053/01235095.v8.n30.2022.13577

Ricoeur, Paul. (1988). «La identidad narrativa». La narration. Quand
le récit devient communication. Ginebra: Labor, 287-300. https://
textosontologia.files.wordpress.com/2012/09/la-identidad-narrativa-paul-
ricoeur.pdf

Ricoeur, Paul. (2002). De los textos a la accién. México D.f.: Fondo de
Cultura Econdémica.

Stangneth, Bettina. (2014). Eichmann Before Jerusalem: The Unexamined
Life of a Mass Murderer. London: The Bodley Head

Stevens, Bernard. (1985). Action et narrativité chez Paul Ricoeur
et Hannah Arendt. Erudes Phénoménologiques, 2. htep://hdl.handle.
net/2078.1/102371

Wellmer, Albrecht. (2018). «Hannah Arendt sobre el juicio: la
doctrina no escrita de la razén» en Hannah Arendt. El orgullo del pensar.
Barcelona: Gedisa.

Maria Camira SanaBriA Cucaron: Doctora en Filosofia por la
Universidad Pontificia Bolivariana. Profesora del Departamento de
Humanidades de la Pontificia Universidad Javeriana, Cali e investigadora
del Grupo De Humanitate (Minciencias). ORCID: 0000-0001-5506-4106

Publicaciones recientes: Sanabria Cucalén, M. C.; Diez Fischer, E M.
& Garcia Castro, J. E (2025). Espectador y conciencia de mundo. Una
aproximacion a la concepcién arendtiana de banalidad del mal desde la
caracteristica del «alejamiento de la realidad». Tépicos, revista de filosoffa
de Santa Fe n°47, €0120. Sanabria Cucalén, Maria Camila. (2022).
«Narracién: empatia y comprensién. Una aproximacién a la importancia
del testimonio desde la filosofia de Hannah Arendt. Protrepsis, Ano 12,
Numero 23. Lineas de investigacién: Etica y Fenomenologfa.

Correo: maria.sanabria@javerianacali.edu.co

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)



Conciencia moral y coberencia entre el dos-en-uno 81

Francisco Martin Diez FiscHer: Doctor en Filosofia por la
Universidad de Buenos Aires. Se desempefia como investigador del
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET).
Es docente de grado y posgrado en diversas Universidades de Argentina
(UNSAM, UCA, Austral) y docente invitado en Universidades de
Latinoamérica (UPS, UPB, UFSC). ORCID: 0000-0002-2633-0054

Publicaciones recientes: «La politica cuestionada. Hans Georg Gadamer
y el arte de la prequnta», Minio y Ddvila, 2024, ISBN 978-84-19830-83-
8; «Hermenéutica de los drganos», Revista de Oriente y Occidente, Vol. 22
Niim. 1/2 (2025), pp. 1-24. Lineas de investigacion: Hermenéutica hdptica y
fenomenologia del tacto.

Correo: franciscodiez@uca.edu.ar

Juan FErNaANDO Garcia CasTrO: Doctor en Filosofia por la Universidad
Pontificia Bolivariana (UPB). Docente-investigador de la Facultad de
Filosofia de la Escuela de Teologia, Filosofia y Humanidades (ETFH) de
la UPB. Integrante del grupo de investigacién Epimeleia de la ETFH.
ORCID: 0000-0002-2823-5923

Publicaciones recientes: Estrada Jaramillo, L. M., & Garcia Castro, J.
E (2025). Infancias y buen vivir: pricticas de cuidado y de resistencia en
comunidades indigenas en Colombia. Saberes y Pricticas, 10(1), 1-12.
Estrada Jaramillo, L. M., Garcia Castro, J. E, & Carmona Aranzazu, .
D. (2024). El cuidado de si de los jévenes: revisién sistemdtica con miras
a su reconocimiento como sujetos sociales y politicos. Precedente. Revista
Juridica, (25), 17-42. Linea de investigacién: Hermenéutica, estética y
lenguajes del Grupo de Investigacién Epimeleia (UPB).

Correo: juanf.garcia@upb.edu.co

Claridades. Revista de filosoffa 17/2 (2025)






