
Conciencia moral y coherencia entre 
el dos-en-uno. Una aproximación 
fenomenológica a la concepción 
arendtiana de conducta moral1

Conscience and coherence between the two-in-
one. A phenomenological approach to Arendt’s 

conception of moral conduct

María Camila Sanabria cucalón | Juan Fernando García Castro
Universidad Pontificia Bolivariana | Colombia

Francisco Martín Díez Fischer 
Universidad Católica Argentina | Argentina

Fecha de envío:  16/01/2024  |  Fecha de aceptación: 14/06/2024  |  DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.18473

1. Este artículo se deriva de la investigación en curso de la tesis doctoral titulada El testigo 
de sí y el testigo de los otros. Hacia una teoría heterorreferencial de la conducta moral desde 
la reinterpretación de la concepción arendtiana y adscrita al proyecto de investigación 
«Problematizaciones hermenéuticas de las subjetividades políticas en el contexto del 
semiocapitalismo: narrativas, prácticas y dispositivos en disputa» (737C-07/22-42) de la 
Universidad Pontificia Bolivariana.

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 
Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en 

Málaga (FICUM) y UMA Editorial

Resumen En este trabajo proponemos una aproximación al fenómeno 
de la conducta moral a partir de la filosofía de Hannah Arendt. 
Este fenómeno será analizado a partir de las manifestaciones 
de la conciencia moral, mostrando que la búsqueda de 
la coherencia del yo consigo mismo no solo implica la 

Claridades. Revista de filosofía
vol. 17 | núm. 2 | 2025 | páginas 39-81.



40 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

 

Abstract In this article we propose an approach to the phenomenon of 
moral behavior based on the philosophy of Hannah Arendt. 
This phenomenon will be analyzed from the conscience’s 
manifestations, showing that searching for coherence of the 
self with itself would not only imply the participation of 
the faculties of thinking and judgment but also of memory, 
productive and reproductive imagination, and the will. 
Following the distinction of the «moments» of Arendtian 
conscience mentioned by Jerome Kohn in the notes to 
Responsibility and Judgment, we analyze how the indicated 
faculties participate in the manifestation of conscience as 1. 
Witness, 2. That which judges in myself about myself, 3. 
My faculty of judgment and 4. An inner voice, this for the 
purpose of understanding its participation in moral conduct.

Keywords Conscience; moral behavior; thinking judment; memory; 
will; Hannah Arendt.

Conciencia moral; conducta moral; pensamiento; juicio; 
memoria; voluntad; Hannah Arendt.

Palabras clave

participación de las facultades del pensamiento y el juicio, 
sino también de la memoria, la imaginación productiva y 
reproductiva, y la voluntad. Siguiendo la distinción de los 
«momentos» de la conciencia moral arendtiana mencionados 
por Jerome Kohn en las notas a Responsabilidad y juicio, 
analizamos cómo las facultades señaladas participan en la 
manifestación de la conciencia como 1. Testigo, 2. Aquello 
que juzga en mí mismo sobre mí mismo, 3. Mi facultad de 
juzgar, y 4. Una voz interior, con el propósito de comprender 
su participación en la conducta moral.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 41

Introducción

En este trabajo abordamos el tema de la conducta moral desde la 
perspectiva de la filosofía arendtiana. Esta conducta se entiende 
como la pretensión de la coherencia del yo consigo mismo, basada 
en la concepción antropológica del dos-en-uno. Las interpretaciones 

sobre la filosofía moral de Hannah Arendt suelen centrarse en dos facultades 
fundamentales: el pensamiento y el juicio2. En este estudio proponemos 
que una aproximación al fenómeno de la conducta moral, a partir de las 
manifestaciones de la conciencia moral, mostraría que la búsqueda de la 
coherencia del yo consigo mismo no solo implica la participación de las 
facultades del pensamiento y el juicio, sino también de la memoria, la 
imaginación productiva y reproductiva, y la voluntad.

El desarrollo de esta propuesta está dividido en cinco momentos. En 
el punto 1. Concepción arendtiana de conciencia moral, explicaremos 
la concepción arendtiana del dos-en- uno y mostraremos que, siguiendo 
a Arendt, la conciencia moral podría entenderse como subproducto 
del pensar. Tras desarrollar los presupuestos conceptuales del dos-en-
uno y la conciencia moral, presentamos sus cuatro facetas siguiendo la 
distinción mencionada por Kohn. En los puntos 2 al 5, realizamos un 
análisis fenomenológico de las facetas de la conciencia moral para mostrar 
las facultades que participarían la búsqueda de la coherencia del dos-en-
uno. Así, en el punto 2 abordamos la conciencia moral como «testigo», 
mostrando que requeriría de la participación del pensamiento, el cual daría 
lugar a la autoconciencia, y de la facultad de la memoria. En el punto 3, nos 
ocupamos de la conciencia como «aquello que juzga en mí mismo sobre 
mí mismo» para mostrar que en ella participa el juicio (reflexionante), 

2. Algunas de las interpretaciones que centran su atención en las facultades del pensamiento 
y el juicio son: (a) Adolfo Jerónimo B., & Yuliana L. «El mal radical y la banalidad del 
mal: las dos caras del horror de los regímenes totalitarios desde la perspectiva de Hannah 
Arendt. » Universitas Philosophica 30, no. 60 (2013):99-126. (b) Richard J. Bernstein. 
«¿Cambió Hannah Arendt de opinión? Del mal radical a la banalidad del mal». El orgullo 
del pensar Editado por Fina Birulés. 231-252 (Barcelona: Gedisa, 2018).(c) Andrés 
González Santos. Hannah Arendt, el pensamiento y el mal. Universidad Nacional de 
Colombia Sede Bogotá Facultad de Ciencias Humanas Departamento de Filosofía. 2011. 
(d) Victoria Camps. «La moral como integridad» en El siglo de Hannah Arendt. Editado 
por Manuel Cruz 63-85. (Barcelona: Paidós, 2006). 



42 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

la imaginación (representativa) y la memoria. En el punto 4 tratamos la 
conciencia como «facultad de juzgar», mostrando que en ésta participaría la 
facultad de juicio (proyectivo-reflexionante), pero también la imaginación 
(productiva). En el punto 5 abordamos la faceta de la conciencia como «voz 
interior», y mostramos que las facultades que participarían son la voluntad 
y la imaginación (reproductiva). Por último, en el punto 6 retomamos las 
ideas desarrolladas en los momentos anteriores.

I. Concepción arendtiana de conciencia moral

En el presente apartado presentaremos los presupuestos conceptuales 
de nuestra investigación. En primer lugar, expondremos la concepción 
antropológica del dos-en-uno y proponemos que esta sería el presupuesto 
fundamental de la concepción arendtiana de conducta moral. En 
segundo lugar, mostraremos que acorde con Arendt, la conciencia moral 
estaría condicionada por la actividad de pensar, de la cual emergería 
como su subproducto. 

I. i. El dos-en-uno

Arendt entiende la conducta moral como la búsqueda de coherencia entre 
las acciones y los juicios de una persona, lo que implica evitar realizar 
aquello que se juzga como malo y hacer lo que se considera correcto.

La conducta moral, a partir de lo que hemos visto hasta ahora, parece 
depender del trato del hombre consigo mismo. No debe contradecirse 
a sí mismo haciendo una excepción en favor propio, no debe colocarse 
en una posición en la que haya de despreciarse a sí mismo. Moralmente 
hablando, ello debe bastar no sólo para permitirle distinguir lo que está 
bien de lo que está mal, sino también para hacer lo primero y evitar lo 
segundo3 (Arendt, 2007: 89).

3. Aunque en este fragmento Arendt incluye el hacer el bien como parte de la conducta 
moral, la anterior cita resalta que lo prioritario para mantener la coherencia es evitar el 
mal. En Responsabilidad y juicio, Arendt reflexiona sobre hacer el bien, y propone que 
esto supondría un olvido del yo; es decir, la condición contraria a la que se requiere para 
la conducta moral «El criterio último para hacer positivamente el bien, por otro lado, lo 
encontramos en el desapego de uno mismo, en la pérdida del interés por el propio yo (…) 
si deseo hacer el bien, no debo pensar en lo que estoy haciendo» (Arendt, 2007: 133).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 43

Proponemos que la noción del dos-en-uno es el fundamento de la 
concepción arendtiana de la conducta moral, ya que se refiere a la posibilidad 
de coherencia o contradicción dentro de la dualidad constitutiva de nuestra 
unicidad. En La vida del espíritu, Arendt dedica un apartado titulado 
«Dos-en-uno» a mostrar la interconexión entre la incapacidad o el rechazo 
a pensar y el mal, retomando en su argumentación dos afirmaciones 
socráticas que, más adelante, denomina como subproductos del pensar 
(Arendt, 2002: 202-203).

La primera de estas es «Cometer la injusticia es peor que recibirla». La 
segunda, que según Arendt sería requisito para la primera, es: 

Es mejor que mi lira esté desafinada y que desentone de mí, e igualmente 
el coro que yo dirija, y que muchos hombres no estén de acuerdo conmigo y 
me contradigan, antes de que yo, que no soy más que uno, esté en desacuerdo 
conmigo mismo y me contradiga4 (citado en Arendt, 2002: 203).

Arendt se detiene en esta segunda afirmación para explicar que en esta 
unicidad referida por Sócrates se inserta una diferencia que permite la 
armonía o la contradicción. La experiencia del pensamiento, en la que el yo 
mantiene un diálogo interior y silencioso consigo mismo5, está precedida 
por la conciencia de sí, lo cual permite reconocerse como dos-en-uno y, 

4. Referencia original: Platón, Gorgias, 474b, 483a, b. Cursivas de Arendt.
5. En el Teeteto se halla la siguiente referencia al pensamiento: «TEET. - ¿A Qué llamas 
tú pensar?
SÓC. - Al discurso que el alma tiene consigo misma sobre las cosas que somete a 
consideración (…) A mí, en efecto, me parece que el alma, al pensar , no hace otra cosa 
que dialogar y plantear se ella misma las
preguntas y las respuestas, afirmando unas veces y negando otras. Ahora bien, cuando se 
decide, su resolución es manifiesta y, aunque esta se produzca con más o menos rapidez 
, mantiene ya sus afirmaciones y no vacila, de ahí que la consideremos su opinión . En 
conclusión, al acto de opinar yo lo llamo hablar , y a la opinión un discurso que no se 
expresa, ciertamente, ante otro ni en voz alta, sino en silencio y para uno mismo» .(Platón, 
1998: 189e-190a). En Sofista se retoma la caracterización del pensar, aquí llamado 
razonamiento, a partir de los adjetivos de «interior» y silencioso»: «diálogo interior y 
silencioso del alma consigo misma» (Platón, 1998: 263e.) A partir de estas referencias que 
sirven de apoyo a Arendt para exponer su concepción del pensar, podemos reafirmar que 
esta facultad se caracterizaría por ser un diálogo silencioso que el yo mantiene consigo 
mismo. Además, que la resolución de este diálogo sería una opinión con la cual, aquel que 
piensa, procuraría mantenerse coherente. 



44 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

por tanto, identificar la posibilidad de la autocontradicción6. Entonces, 
¿quiénes son los dos que constituyen nuestra unicidad? Acorde con Arendt:

Para el yo pensante y su experiencia, la conciencia que «por doquier 
obstruye al hombre con obstáculos» es un efecto accesorio. No importa 
cuáles sean las cadenas de razonamientos del yo pensante, el yo (self) que 
somos debe cuidarse de no hacer nada que impida la amistad y la armonía 
del dos-en-uno (2002: 214).

Nuestra unicidad estaría constituida por un yo pensante y un yo (self) 
que habla y actúa cuando se encuentra en el mundo de las apariencias, 
siendo «solo uno». Esta diferencia, inserta en nuestra unicidad, hace posible 
la autocontradicción, pero solo conocemos dicha diferencia mediante la 
actividad del pensamiento. De acuerdo con Arendt, «El pensar, hablando 
desde el punto de vista existencial, es una empresa solitaria pero no aislada; 
la solitud [solitudine] es aquella situación humana en la que uno se hace 
compañía a sí mismo» (2002: 207). 

De ahí que la segunda afirmación sea un requisito de la primera: 
Sócrates, como caso ejemplar de quien piensa, conoce la diferencia inserta 
en su unicidad porque la actualiza durante el diálogo consigo mismo y, por 
tanto, sabe que puede autocontradecirse. Como señala Arendt, «El único 
criterio del pensamiento socrático es el acuerdo, el ser coherente con uno 
mismo [...] su opuesto, contradecirse [...] significa en realidad convertirse 
en el propio enemigo» (2002: 208). De ahí que aquel que quiera mantener 
la armonía consigo mismo prefiera no realizar el mal, esto es, sufrir la 
injusticia en lugar de cometerla.

6. «Sócrates habla de ser uno y, por ello, de ser incapaz de correr el riesgo de no estar en 
armonía consigo mismo. Pero nada que sea idéntico consigo mismo, real y absolutamente 
Uno, como A es A, puede estar o dejar de estar en armonía consigo mismo; siempre se 
necesitan al menos dos tonos para producir un sonido armónico. Ciertamente, cuando 
aparezco y soy vista por los demás, yo soy una; de otro modo, no se me reconocería. Y 
mientras estoy junto a los otros, apenas consciente de mí misma, soy tal y como aparezco 
a los demás. Llamamos conciencia de sí [consciusness] (literalmente, como hemos visto, 
«conocer consigo mismo») al hecho curioso de que, en cierto sentido, también soy para 
mí misma, a pesar de que difícilmente me aparezco a mí, lo cual indica que el «no soy 
más que uno» socrático es más problemático de lo que parece; no solo soy para los otros 
sino también para mí misma y, en este último caso, claramente no soy solo una. En mi 
Unicidad se inserta una diferencia» (Arendt, 2002: 205-206).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 45

I. ii. Conciencia moral como subproducto del pensar

¿Cuáles serían las condiciones de emergencia de la conciencia moral? En 
su análisis de la configuración de la conciencia moral arendtiana, Camps 
retoma el ejemplo de Sócrates y vuelve sobre las dos máximas expuestas 
en el apartado anterior. Al referirse a la afirmación de que es mejor sufrir 
el mal que cometerlo, Camps indica que «estamos ante una verdad moral 
autoevidente» y se pregunta: «¿Cómo se forma, pues, y se fundamenta 
tal convicción, y otras parecidas a ella, que constituyen el núcleo de la 
conciencia moral?» (2006: 68-69). Para responder, retoma el desarrollo 
arendtiano de la facultad de pensamiento y de juicio.

Camps propone tres pasos constitutivos de la conciencia moral: el 
primero, la retirada del mundo de las apariencias; el segundo, el dos-en-
uno; y el tercero, el juicio. El segundo momento lo entiende como una 
actividad de autoevaluación7.

Camps parece centrar su atención en la autoevaluación desde la 
perspectiva del juicio, al aludir a la elusión de Eichmann de preguntarse si 
lo que hacía era correcto o no, y no desde la perspectiva del recuerdo que 
condiciona la autoevaluación. La autora no dedica un análisis al rol de la 
memoria en el ámbito del pensamiento. Por lo tanto, en el desarrollo de la 
conciencia como «testigo» nos detendremos en su participación8.

7. «Se trata de evitar lo que le ocurrió al criminal que fue Eichmann: dejó de pensar 
y de interrogarse a sí mismo sobre lo que iba a hacer, eludió la escisión de su yo, que 
le hubiera forzado a preguntarse si estaba haciendo lo correcto. Hombres como él ni 
siquiera serán capaces de recordar después lo que hicieron y, por tanto, de arrepentirse 
por ello» (Camps, 2006: 71).
8. Si bien, como vimos, el pensamiento es la facultad de la que mayormente dependería 
nuestra posibilidad de prevenir el mal en tanto revela la posibilidad de auto-contradicción, 
no habría temor a contradecirnos si no pudiésemos recordar lo que hacemos. De ahí que 
Arendt afirme que « (…) la facultad de la memoria es lo que impide obrar mal» (2007: 
134), y antes de esto indique «Según Sócrates, está mal todo aquello que yo no puedo 
soportar haber hecho, y el que obra mal sería alguien inadecuado para tener trato con él, 
especialmente para el trato mental de uno consigo mismo» (2007: 133). La eficacia, por 
decirlo de algún modo, del principio de no-contradicción está doblemente condicionada. 
No basta con la revelación de la dualidad que nos constituye; el hábito de recordar lo 
que hacemos es lo que podría impedir que hagamos el mal. Esta idea será desarrollada en 
los próximos acápites que reivindican la importancia de la memoria, particularmente en 
el numeral 2 y 3 que corresponden a las facetas de la conciencia como «testigo» y como 
«aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo».



46 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Un análisis de la conciencia moral a partir de sus distintas facetas mostrará 
que, contrariamente a lo que indica Camps, dicha conciencia no solo requiere 
del pensamiento y del juicio, sino que también necesita la participación 
de otras facultades. Esto dependerá de si la conciencia se manifiesta en el 
mundo de las apariencias o en el espacio del pensamiento. Jerome Kohn, en 
la nota número 14 y referente al capítulo «Algunas cuestiones sobre filosofía 
moral» de Responsabilidad y juicio, afirma lo siguiente: 

En «Basic Moral Propositions», Arendt definía «cuatro momentos 
fundamentales y recurrentes» de la conciencia: Mi conciencia es: a) 
testigo; b) mi facultad de juzgar, es decir, de distinguir lo correcto de lo 
incorrecto; c) aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo; y d) una 
voz en mi interior, a diferencia de la voz bíblica de Dios, que viene del 
exterior (Arendt, 2007. 257).

Siguiendo esta distinción mencionada por Kohn9, proponemos una 
aproximación fenomenológica de la conducta moral con el propósito de 
mostrar las distintas manifestaciones de la conciencia moral y el modo en 
el que participan las facultades de la memoria, el pensamiento, el juicio, la 
imaginación y la voluntad en la búsqueda de la coherencia del yo consigo 
mismo. En lo sucesivo, nos referiremos a estos «momentos» con el término 

9. En el acápite de Responsabilidad y juicio titulado «Una nota sobre el editor», Jerome Kohn 
da cuenta de la dificultad presentada en la edición del capítulo «Algunas cuestiones de 
filosofía moral, señalando que «En 1965 y 1966, Arendt dio dos cursos, el primero en la 
New School for Social Research, bajo el mencionado título, y el segundo en la Universidad 
de Chicago, con el título <<Basic Moral Prepositions>>. El curso de la New School constó 
de cuatro largas lecturas y el de Chicago, de diecisiete sesiones en las que utilizaron en 
su mayor parte el material de las mismas lecciones. Las lecciones editadas constituyen 
el cuerpo del texto que aquí presentamos, mientras que las variantes más importantes 
de su pensamiento que aparecen en <<Basic Moral Prepositions>> se han incorporado 
como notas al final del texto» (Arendt, Responsabilidad, 12). Agrega que estas pruebas 
fueron proporcionadas por Elizabeth M. Meade, a quien agradece por su ayuda. Por 
tanto, la distinción entre los distintos modos recurrentes de la conciencia moral, que en 
lo sucesivo retomamos para el desarrollo de la investigación, no se encontrarían de forma 
explícita en el capítulo «Algunas cuestiones de filosofía moral» sino que corresponderían 
con las variantes encontradas en el curso de Chicago. En este sentido, puesto que no 
contamos con un texto que presente un desarrollo de cada uno de los momentos de 
la conciencia moral, nuestro trabajo consistirá en retomar esta afirmación de Kohn e 
interpretar las distintas manifestaciones de la conciencia moral en la fenomenología de la 
concepción arendtiana de conducta moral que aquí proponemos. 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 47

«facetas» porque consideramos que da cuenta del aspecto fenoménico de 
la conciencia en el sentido de cómo «da la cara» según su función en la 
búsqueda de la conducta moral.

II. La conciencia moral como testigo 
A continuación, abordamos la idea de Kohn según la cual la conciencia 
moral es testigo. En el desarrollo de esta faceta mostraremos que, en su 
función de mantener la conducta moral, requeriría de la participación de 
tres facultades: la memoria, el pensamiento y la imaginación. 

En primer lugar, la conciencia moral como testigo implica la 
participación de la memoria. Al respecto, Arendt expresa: «Lo que un 
hombre teme de esta conciencia es la anticipación de la presencia de un 
testigo que le está esperando sólo sí y cuando vuelve a casa» (2002: 213) 10. 
Esta afirmación podría situarse tanto en la faceta de la conciencia moral 
como testigo, como en la faceta de «aquello que juzga en mí mismo sobre 
mí mismo», puesto que la primera sería una condición para la segunda. La 
autoevaluación, correspondiente a la segunda faceta mencionada, estaría 
condicionada por la presencia de un testigo capaz de recordar los actos que, 
posteriormente, serían juzgados.

Según nuestra interpretación, el testigo podría identificarse como la 
faceta fundamental de la conciencia, sin la cual no sería posible la conducta 
moral. El testimonio, entendido como relato del recuerdo, sería la condición 
para la autoevaluación. Puesto que testimoniar implica, como mínimo, 
haber estado presente, el testimonio acerca de los propios actos estaría 
condicionado por la presencia de un testigo, esto es, por la autoconciencia. 
El testigo, al atender a lo que el yo (self) hace y dice en el mundo de las 
apariencias, será capaz de recordarlo durante la actividad del pensamiento y, 
deliberadamente, propiciar la autoevaluación. Además, siguiendo el mismo 
fragmento en el que Arendt hace referencia al testigo, la anticipación del 
testimonio sería aquello que evitaría la realización del mal.

En relación al problema del mal, Arendt parece destacar el carácter 
deliberativo de la actividad de recordar. En La vida del espíritu, la autora 
advierte que tanto la facultad del pensamiento como la elusión del mismo 
son posibilidades presentes para todos. De ahí que la autoevaluación, que se 
llevaría a cabo durante el pensamiento mediante el recuerdo proporcionado 

10. Cursivas de Arendt.



48 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

por el testigo, podría ser evitada al eludir el diálogo del dos-en-uno. En este 
caso, «nunca será capaz de dar cuenta de lo que dice o hace, o no querrá 
hacerlo; ni le preocupará cometer cualquier delito, puesto que puede estar 
seguro de que será olvidado al momento siguiente» (Arendt, 2002: 213).

El carácter deliberativo del recuerdo se explica desde la conexión señalada 
por Arendt entre pensar y recordar: «Nadie puede recordar lo que no ha 
pensado a fondo mediante la conversación consigo mismo al respecto (…) 
Es indudable que puedo renunciar a pensar y recordar y seguir siendo, con 
todo, un ser humano bastante normal» (Arendt, 2007: 110).

De ahí que, en segundo lugar, la faceta de la conciencia moral como 
testigo requiera de la participación de la actividad de pensar11. La memoria 
se encontraría interconectada con el pensamiento en un doble sentido. 
Por una parte, se precisaría del espacio del pensamiento para propiciar la 
autoevaluación a través del testimonio de los propios actos. Por otra parte, 
cabría interpretar que la actividad de pensar sobre algo podría fijar, de algún 
modo, este objeto de pensamiento en nuestra memoria. La conexión entre 
ambas facultades parecería ser de carácter causal: eludir el pensamiento 
llevaría a eludir el recuerdo.

Nuestra interpretación es que también el acto de recordar, así como 
la actividad de pensar, se inicia o se elude deliberadamente. En «Algunas 
cuestiones de filosofía moral», Arendt señala que «Obrar mal significa 
malograr esta capacidad (de pensar); la manera más segura para el criminal 
de nunca ser descubierto y evitar el castigo es olvidar lo que ha hecho y no 
volver a pensar en ello nunca más» (Arendt, 2007, 110)12. En otras palabras, 
podríamos evitar pensar partiendo de la decisión de no recordar lo que 
hemos realizado. Bastaría con no (querer) recordar para no tener que 
autodesaprobarnos tras el relato del testigo. La siguiente explicación de 
Bueno sobre la relación entre el pensar y el recordar concuerda con nuestra 

11. La concepción arendtiana de la facultad de pensar podría verse desde dos perspectivas 
que no se contradicen entre ellas. Por un lado, entiende al pensamiento como «la labor de 
Penélope», una actividad de carácter autodestructivo mediante la cual cuestionamos los 
prejuicios (Arendt, 2002: 110). Por otro lado, es una actividad autorreflexiva que permite 
la autoevaluación. En este trabajo centraremos la atención en el carácter autorreflexivo 
del pensamiento puesto que nos interesa señalar su relación con la autoconciencia. La 
interpretación sobre las dos perspectivas de esta facultad puede leerse en (Sanabria, 2022)
12. Cursivas nuestras.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 49

interpretación del carácter deliberativo de la memoria en tanto presenta el 
olvido como la elección que conllevaría a la elusión del pensamiento:

El pensamiento tiene una especial conexión con el recordar. Una forma 
de evitar el arrepentimiento es olvidarse de lo que uno ha hecho. De esta 
manera, si se olvida, tampoco se piensa. El mal conlleva una ausencia: la 
ausencia de pensamiento, de recuerdo de lo hecho y de arrepentimiento (de 
conciencia). El olvido es muy bueno para no pensar (Bueno, 2010: 283).

Desde la relación entre el pensamiento y el recuerdo, podemos reconocer 
los dos espacios de manifestación de la figura del testigo: el espacio del 
pensamiento y el mundo de las apariencias. Quien procura mantener 
una conducta moral sabe que está en presencia de su sí mismo (testigo); 
en otras palabras, atiende a sus propios actos, pues está acostumbrado a 
recordar y narrarlos para sí mismo. De ahí que esta faceta del testigo se 
manifieste tanto en el espacio del pensamiento como en el mundo de las 
apariencias: en uno, siendo testigo, y en el otro, testimoniando.

Por un lado, en el mundo de las apariencias, el testigo estaría presente 
como autoconciencia. Aunque Arendt parece proponer que la escisión 
de nuestro yo solo se manifiesta durante el pensamiento y señala que 
«lo que un hombre teme de esta conciencia es la anticipación13 de la 
presencia de un testigo que le está esperando solo si y cuando vuelve a 
casa» (Arendt, 2002: 213), el relato testimonial solo es posible en tanto 
el testigo esté presente.

Pese a que Arendt afirma que en el mundo de las apariencias somos 
solo uno, la figura del testigo muestra cómo esta dualidad siempre está 
presente, al menos en quien mantiene una relación consigo mismo. Bueno 
explica que «[…] cuando el individuo particular se presenta ante los otros 
(cuando aparece en la esfera pública), entonces ante los demás aparece 
como uno; es decir, el dos-en-uno es solo para uno mismo, no para los 
demás» (2010: 283). Compartimos esta interpretación que pone el énfasis 
en el aparecer para los otros. Que en el mundo de las apariencias quien 
conoce la escisión de su yo aparezca como uno, no contradice el hecho de 
que, incluso ahí, mantenga la conciencia de su dualidad.

Es decir, en el mundo de las apariencias también seríamos dos-en-uno 
al actuar, como un yo (self) siendo autoconscientes y siendo testigos de 

13. Cursivas nuestras para el término «anticipación».



50 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

nosotros mismos. Por otro lado, en el espacio del pensamiento, donde 
reflexionaríamos sobre nuestros propios actos, la faceta del testigo se 
manifestaría proporcionando el objeto del pensamiento: el testimonio 
sobre lo presenciado en el mundo de las apariencias. Este testimonio sería 
anticipado por el yo (self) y su condición sería la figura del testigo, que, 
por definición, tendría que estar presente para poder dar cuenta de sus 
propios actos.

Lo que se anticipa y que podría prevenir la realización del mal no es 
solo la presencia del testigo, como indica Arendt, sino el testimonio que 
podría ser narrado solo si deliberadamente el yo se retira del mundo de las 
apariencias hacia el espacio del pensamiento. 

La memoria, por tanto, es una facultad que merece más importancia de 
la que Camps le otorga en su recorrido sobre los momentos constitutivos 
de la conciencia moral. Una aproximación a la misma permite resaltar no 
solo su relación con el pensamiento, sino también con la imaginación. 
Mostraremos, entonces, que en tercer y último lugar, la faceta de la 
conciencia moral como testigo requiere de la participación de la imaginación 
reproductiva. Si el pensamiento implica un recuerdo, este requeriría de 
la imaginación para poder operar con objetos que no están presentes, 
sino con su representación. Siguiendo a Arendt, «[…] el pensamiento 
siempre implica recuerdo; todo pensamiento es, en sentido estricto, un 
repensamiento» (2002: 100). En tanto el pensamiento opera con objetos 
ausentes, la actualización de la diferencia del dos-en-uno implica volver 
sobre nuestros actos para evaluar si aquello que hemos hecho conduciría a 
la autocontradicción. Y este acto de recordar, que se da deliberadamente, a 
su vez está condicionado por la facultad de la imaginación: 

Mnemosyne, la Memoria, es la madre de las Musas, y el recuerdo, la 
experiencia del pensamiento más frecuente y fundamental, se ocupa de 
las cosas que están ausentes, que han desaparecido de los sentidos. Pero 
lo ausente- una persona, un hecho, un monumento- que se evoca y se 
hace presente al espíritu no puede aparecer del mismo modo que ante 
los sentidos, como si el recuerdo fuera una forma de brujería. Para 
que sólo aparezca al espíritu debe ser previamente desensorializado, y 
la capacidad de transformar objetos sensoriales en imágenes se llama 
«imaginación». Sin tal facultad, que hace presente lo que está ausente bajo 
una forma desensorializada, no serían posibles los procesos y las cadenas de 
pensamiento (Arendt, 2002: 107).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 51

En la concepción arendtiana de imaginación podemos encontrar la 
influencia agustiniana, desde la noción de desensorialización, y la kantiana, 
desde el carácter representativo de la imaginación. A continuación, 
retomaremos las referencias que Arendt hace a estos dos filósofos respecto 
de la imaginación con el propósito de comprender cómo participaría esta 
facultad desde la manifestación de la conciencia como testigo. En primer 
lugar, Arendt retoma de San Agustín esta noción de «desensorialización» 
como condición para el pensamiento en tanto permite la transformación 
del objeto sensible en objeto de pensamiento, diferenciándose este último 
del objeto archivado en la memoria:

La mejor descripción que conozco de este proceso preparatorio la 
ofrece Agustin de Hipona […] el objeto de pensamiento es distinto de 
la imagen, como la imagen es diferente del objeto sensible y visible del 
que es su mera representación […] La imaginación, que transforma un 
objeto visible en una imagen invisible, lista para guardarla en el espíritu, 
es la conditio sine qua non para dotar al espíritu de objetos de pensamiento 
apropiados; pero éstos comienzan a existir sólo cuando el espíritu recuerda 
de manera activa y deliberada, cuando recopila y elige del archivo de la 
memoria aquello que le despierta el interés necesario para propiciar la 
concentración (Arendt, 2002: 40).

Además de presentar a la imaginación como condición para el 
pensamiento, resalta la primacía de la imaginación reproductiva sobre la 
productiva: 

La capacidad para crear entidades ficticias en el espíritu […] se basa por 
completo en la denominada «imaginación reproductiva»; en la imaginación 
«productiva» se reorganizan elementos del mundo visible y esto es posible 
porque tales elementos, manipulados ahora con tanta libertad, han pasado 
ya por la desensorialización del pensamiento (Arendt, 2002: 108)14.

Arendt insiste en este orden jerárquico al afirmar que, antes de ocuparse 
de cuestiones como qué es la justicia o la felicidad, es preciso haber visto 
gente feliz e infeliz, o actos justos e injustos (2002: 109). La priorización 
de la imaginación reproductiva sobre la productiva corresponde a la 
concepción kantiana de esta facultad que Arendt toma como base. De ahí 
que, en segundo lugar, la concepción arendtiana de la imaginación esté 

14. Cursivas de Arendt.



52 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

formulada a partir de la propuesta kantiana. Según Arendt, «La imaginación 
es, según Kant, la facultad de hacer presente aquello que está ausente, la 
facultad de la re-presentación» (2003: 143). Arendt afirma que, para Kant, 
la imaginación es la que proporciona los esquemas al conocimiento y los 
ejemplos al juicio (2003: 146).

Con respecto a esto último, podríamos comprender por qué Arendt 
prioriza el carácter reproductivo y hace énfasis en la importancia de la 
experiencia. El juicio, así como la reflexión sobre lo ausente que no es 
recordado—es decir, sobre lo producido por la imaginación, como podría 
ser la evaluación de una acción que aún no hemos realizado—, partiría 
de lo que se ha percibido, de los ejemplos particulares que podrían ser 
modelos de justicia o felicidad15.

La función de la imaginación en la manifestación de la conciencia 
como testigo sería, entonces, la representación del recuerdo tras su 
desensorialización. La conciencia como testigo permite evaluar la 
coherencia del dos-en-uno en tanto provee el recuerdo y lo convierte en 
objeto de pensamiento a través del relato, del testimonio, pues «Incluso la 
mera narración de lo ocurrido, al margen de que cuente o no la historia 
como sucedió, está precedida por la operación de la desensorialización» 
(Arendt, 2002: 109)16.

Estos relatos de recuerdos particulares, que solo son posibles en tanto 
el yo cuente con autoconciencia y se convierta en su propio testigo, se 
incorporan en la historia (story) que se cuenta sobre sí mismo. Manuel 
Cruz hace referencia a la relación entre el recordar, que en el marco teórico 
de esta investigación correspondería con el acto de dar testimonio sobre 
nuestros actos durante el pensamiento, y el mantenimiento del relato 
de sí. Afirma que a la pregunta «¿qué hacemos cuando recordamos? » 
se puede responder, desde el punto de vista de Proust, que «la memoria 
permite recuperar experiencias pasadas y, por esta vía, mantener la unidad 
del yo» (Cruz, 2006: 97). Agrega más adelante que «[...] nos contamos y 
nos re-contamos una y otra vez para no dejar de ser nunca, pero también 
para no dejar de ser de una determinada manera» (Cruz, 2006: 99)17.

15. En el abordaje de la conciencia como «facultad de juzgar» nos distanciaremos de esta 
idea y propondremos que convendría hablar de imaginación productiva en el caso de la 
reflexión sobre la acción anticipada, o proyecto. 
16. Cursivas de Arendt.
17. Cursivas de Cruz.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 53

Siguiendo la interpretación que hace Cruz de Proust, resulta plausible 
reivindicar la importancia del testimonio provisto por el testigo como 
medio, no solo para la autoevaluación, sino también como un elemento 
que podría potenciar la pretensión de la coherencia al procurar que 
nuestros testimonios correspondan con el relato que queremos mantener 
sobre nosotros mismos. Este relato sobre nosotros mismos no solo nos 
permitiría mantener una identidad, reconociendo quiénes somos, sino que 
también mantendría un diálogo con aquello que deseamos ser18. 

Arendt menciona el dicho socrático «Sé como deseas aparecer» 
explicando que este «quiere decir: aparece siempre tal como deseas aparecer 
ante los otros, incluso si estás solo y no te muestras ante nadie más que 
ante ti mismo» (2002: 61). En tanto aparecemos en el mundo mediante 
palabra y acto, debemos procurar que aquello que hacemos y de lo cual 
somos nuestros propios testigos no se contradiga con cómo quisiéramos 
ser percibidos. Siguiendo a Arendt: 

Cuando se toma una decisión como ésta, no se está reaccionando 
simplemente a las cualidades que pueden darse en uno; se está realizando 
un acto de elección deliberada entre las distintas posibilidades de conducta 
que ofrece el mundo. De este tipo de actos surge, finalmente, lo que 
llamamos «carácter» o «personalidad» […] (2002: 61).

La conducta moral se mantendría desde la conformidad con los límites 
que definen nuestra personalidad o nuestro carácter. Evitamos transgredir 
estos límites porque nos sabemos en presencia de una conciencia moral capaz 
de recordar y de representar el recuerdo narrándolo, es decir, de un testigo. 

III.  La conciencia moral como aquello que juzga en 
mí mismo sobre mí mismo

En el presente apartado mostraremos que la faceta de la conciencia 
moral que se manifiesta como «aquello que juzga en mí mismo sobre mí 
mismo», encargada de evaluar la coherencia, requeriría de la participación 
de tres facultades: el juicio retrospectivo-reflexionante, la imaginación 
reproductiva y la memoria. 

18. Esta idea será complementada en el punto 5 donde la participación de la voluntad y 
su relación con la identidad. 



54 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

En primer lugar, esta faceta exige el uso de la facultad de juzgar. El 
sentido en el que operaría esta facultad, como veremos más adelante, 
correspondería con la concepción kantiana de juicio estético. Para introducir 
el desarrollo sobre el juicio, retomaremos el análisis que propone Camps 
sobre la conciencia moral arendtiana. Camps distingue tres momentos 
constitutivos de ésta: la retirada del mundo de las apariencias, el dos-en-
uno y el juicio. La relación de este último con el pensamiento estaría dada 
mediante la noción de comunicación: «[…] pensar es, al mismo tiempo, 
dialogar con uno mismo y contrastar lo pensado con la opinión colectiva» 
(Camps, 2006: 72).

El juicio es, acorde con la autora, la instancia en la que contrastamos 
lo pensado con la opinión de los demás a través de la mentalidad amplia. 
Desde esta interpretación, entiende el juicio como una facultad de 
carácter intersubjetivo, realizada desde la perspectiva del espectador (por 
su distanciamiento de la participación): «La mentalidad amplia asegura la 
intersubjetividad […] intersubjetividad o sentido común, da lo mismo. 
En ambos casos se quiere expresar la necesidad de compartir el juicio, o de 
someterlo a contraste» (Camps, 2006: 74).

Según Beiner, Arendt propone dos teorías de juicio cuya diferencia se 
encuentra entre los aportes realizados en la década de 1960 y los escritos 
posteriores a 1970. En los textos anteriores a «El pensar y las reflexiones 
morales», publicado en 1971, el juicio es considerado por la autora desde 
la óptica de la vita activa, mientras que en los posteriores a esta fecha, esta 
facultad es vista desde la perspectiva de la vida del espíritu (Beiner, 2003: 
161). Siguiendo esta distinción interpretativa, consideramos pertinente 
realizar la aproximación a la facultad de juzgar desde la óptica de la vida 
del espíritu, partiendo de la bibliografía posterior a 1970, ya que en su 
análisis de las facultades que componen la vida del espíritu es donde podría 
encontrarse una caracterización de su concepción de la conducta moral.

Como indica Beiner, el cambio refiere a un desplazamiento del 
pensamiento representativo y de la mentalidad amplia de los actores hacia 
la figura del espectador y el juicio retrospectivo de los historiadores (2003: 
161-162). Este cambio de enfoque no contradeciría la interpretación de 
Camps, que centra la actividad de juzgar en la mentalidad amplia kantiana. 
Si bien Beiner indica que hay un desplazamiento de la mentalidad amplia, 
antes expresada por Arendt como pensamiento extendido, hacia el juicio 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 55

retrospectivo, podría interpretarse que este último enfoque también exige 
la puesta en práctica del sentido común.

Siguiendo a Beiner, el cambio se refiere a comprender el juicio como 
una actividad independiente y realizada por la figura del espectador a 
diferencia del actor: «Se actúa con otros; se juzga por uno mismo (aunque 
se represente a los ausentes en la propia imaginación). Según Arendt, 
al juzgar se sopesan los juicios posibles de un imaginario Otro, no los 
verdaderos juicios de los interlocutores reales» (Beiner, 2003: 163).

De ahí que, en segundo lugar, la conciencia como «aquello que 
juzga en mí mismo sobre mí mismo» requiera de la participación de la 
imaginación en un doble sentido. Por un lado, el juicio del espectador 
se encontraría condicionado por la imaginación que operaría desde un 
ejercicio de mentalidad amplia. La mentalidad amplia, el momento en el 
que se contrasta el propio juicio con el de los otros, exige la representación 
de estos otros. Por otro lado, requeriría de la representación del mismo 
fenómeno, lo cual reivindica la interpretación de Beiner que refiere al 
desplazamiento hacia el juicio retrospectivo. 

En este sentido, la reflexión que realiza el yo sobre sus propios 
actos corresponde con el juicio de los historiadores y los narradores de 
historias, y requeriría de la habilidad de la narración que implica la 
facultad de la imaginación.

La correspondencia entre la conciencia como «aquello que juzga en 
mí mismo sobre mí mismo» y el juicio retrospectivo radica en que ambos 
comparten un mismo tipo de objeto de reflexión: el relato. Esta reflexión 
tendría como objeto el testimonio de los propios actos; para juzgarnos a 
nosotros mismos, nos contamos una historia sobre lo que hemos realizado. 

El primer paso para ello, siguiendo el hilo argumentativo, sería el 
recuerdo (la memoria); el segundo, la representación de los hechos (su 
desensorialización a través de la imaginación reproductiva); el tercer 
paso, la conversión de los mismos al relato. Birulés señala respecto a 
Arendt: «Sólo de modo retrospectivo, sólo desde el punto de vista del 
historiador que mira hacia atrás, desde la perspectiva privilegiada del 
presente, la masa caótica de sucesos pasados se convierte en un relato 
coherente» (Birulés, 2007: 180).

El carácter retrospectivo de la facultad de juzgar, que participa en la 
conciencia como «aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo», permite 



56 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

advertir que, en tercer lugar, esta faceta de la conciencia requiere de la 
participación de la memoria, que, como ya hemos mencionado, interviene 
en el primer paso de la autoevaluación. En el fragmento anteriormente 
citado, Birulés hace referencia a la forma en que logramos comprender 
un acontecimiento histórico a través del relato. Sin embargo, aunque en 
este trabajo no nos ocupamos del juicio histórico, consideramos que, de 
igual modo, opera la actividad en la que evaluamos nuestros propios actos, 
puesto que las condiciones para ello son el recuerdo y la imaginación 
reproductiva, que permiten la narración.

En el siguiente fragmento, el análisis que presenta Birulés siguiendo 
a Arendt retoma la facultad de la imaginación presentada en el apartado 
anterior, pero aquí encontramos el énfasis puesto en la habilidad de la 
narración, lo que permite destacar la importancia del recuerdo. Si bien 
esta habilidad también estaría asociada con la conciencia como «testigo», 
debido a que esta figura es la encargada de proporcionar el objeto de 
reflexión, aquí se enfatiza en el objeto mismo de la reflexión situado en la 
memoria y que se transforma en relato:

La facultad de la imaginación es la que transforma el objeto visible en 
imagen invisible, y la que nos permite la re-presentación —hacer presente 
aquello que está ausente a los sentidos. Así, por ejemplo, la memoria o el 
recuerdo, la experiencia del pensamiento más común y más fundamental, 
se ocupa de las cosas que están ausentes que han desaparecido de los 
sentidos y de cuyo significado podemos dar razón al re-presentarlas, al 
narrarlas (Birulés, 2007, 203).

La autoevaluación de nuestros actos a través del relato, como vimos 
en el apartado anterior, es posible gracias a la presencia del testigo quien 
provee el testimonio como objeto de reflexión, para lo que se requeriría 
la participación de la memoria. Esta reflexión, en la que propiamente nos 
ocuparíamos de juzgarnos a nosotros mismos, tendría como objeto un 
relato testimonial desde el cual nuestros actos adquirirían significado. 

A continuación, presentamos una aproximación a la conciencia como 
«Aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo» tomando como ejemplo 
el caso de Eichmann, esto con el propósito de mostrar la participación 
de las tres facultades asociadas a esta faceta (el juicio retrospectivo, la 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 57

imaginación reproductiva y el recuerdo) y evidenciar su interrelación a 
través del relato19. 

Arendt hace referencia a la ausencia de imaginación y reflexión en 
Eichmann. Indica que éste jamás supo lo que hacía, expresión que alude a 
la irreflexión, y que fue la falta de imaginación lo que le permitió reiterar en 
los interrogatorios que no fue su culpa no haber podido ascender a rangos 
superiores y solo alcanzar el rango de teniente coronel en las SS (Arendt, 
2011: 417-418). Según la autora, Eichmann conocía los problemas a los 
que se enfrentaba en el juicio y añadió que habló sobre la «nueva escala de 
valores» del gobierno nazi. 

El que podamos encontrar en el mismo fragmento una referencia a la 
ausencia de imaginación y reflexión parece indicar que, contrario a un 
ejemplo de estupidez, Eichmann ejemplifica la posibilidad de una carencia 
de la faceta moral de «aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo». La 
falta de imaginación que aquí se menciona indica la elusión de Eichmann 
de representarse sus propios actos, de reflexionar sobre su participación en 
los crímenes cometidos.

Para clarificar esta interpretación, cabe volver sobre los testimonios 
de Eichmann en los que el acusado relata su recuerdo sobre los asesinatos 
(Arendt, 2011: 130). Estos relatos contradecirían la interpretación de que 
en Eichmann hubo una ausencia de memoria, puesto que las descripciones 
evidencian que atendía a los hechos de tal modo que era capaz de recordarlos 
y dar testimonio sobre los mismos. No obstante, archivar en la memoria no 
es lo mismo que reflexionar sobre el testimonio. 

Desde la noción de desensorialización que Arendt retoma de San 
Agustín, podemos reconocer que hay una diferencia entre el archivo de la 
memoria y la representación del mismo como objeto de pensamiento. No 
es lo mismo archivar en la memoria que reflexionar sobre el testimonio, 
porque lo segundo requiere del acto deliberativo del recuerdo, de la 
imaginación y de la habilidad narrativa que, haciendo uso de las dos 

19. En lo sucesivo, seguiremos la interpretación que hace Arendt de Eichmann a partir de 
su juicio en Jerusalén, aunque cabe mencionar que esta puede ser contrastada con otras 
interpretaciones como la de Bettina Stangneth desarrollada en Eichmann before Jerusalem. 
Acorde con la autora, dependiendo del relato que se lea, Eichmann puede ser visto como 
un hombre corriente que el sistema totalitario convirtió en un asesino irreflexivo; como 
un antisemita radical, o bien, como un enfermo mental cuyo sadismo fue legitimado por 
el régimen (Stangneth: 2014: xvi-xvii).



58 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

anteriores facultades, transformaría el recuerdo en un relato desde el cual 
nos podemos juzgar. En el siguiente fragmento, vemos cómo el caso de 
Eichmann muestra un ejemplo en el que la memoria funciona desde su 
función de archivar recuerdos, pero no parece ser seguida de un intento de 
reflexión sobre los mismos.

En el camino de regreso —continúa Arendt en su informe— tuvo la 
idea de detenerse en Lwów, lo cual le pareció una buena ocurrencia, ya que 
Lwów (Lemberg) había sido una ciudad austríaca, y, cuando llegó a ella, 
«vio la primera imagen placentera después de los horrores contemplados. 
Esta imagen era la de la estación del ferrocarril edificada para conmemorar 
el decimosexto año del reinado de Francisco José» […] La visión del 
ferrocarril borró los horribles pensamientos que ocupaban su mente, y en 
la memoria de Eichmann quedaron hasta los más insignificantes de aquella, 
como, por ejemplo, las cifras grabadas del aniversario (Arendt, 2011: 130).

Consideramos que, a partir de estas declaraciones, cabría destacar tres 
posibilidades. En primer lugar, la reflexión está condicionada por el acto 
deliberado de recordar. De ahí que podamos interpretar que, cuando 
Arendt menciona la falta de imaginación, se refiera al acto deliberado 
de elegir determinados recuerdos para reflexionar sobre ellos. El relato 
testimonial de Eichmann pudo haber priorizado los recuerdos sobre la 
estación del ferrocarril sobre los hechos criminales que presenció antes de 
ello. Es posible, entonces, ser testigo pero nunca dar testimonio.

En segundo lugar, el testimonio como relato exige la acomodación de los 
hechos y una interpretación de los mismos. Como mencionamos siguiendo 
a Birulés, la masa caótica de sucesos se convierte en un relato cuando 
volvemos a ellos desde la mirada retrospectiva. Pero esta mirada parece 
ser selectiva, ya que todo relato está condicionado por una selección de 
sucesos y su acomodación en una historia (story) coherente. Así, Eichmann 
pudo haberse narrado a sí mismo una historia en la que no se destacara su 
participación criminal, puesto que su función no era propiamente matar, 
sino transportar.

Esto conduce a un último problema con respecto a la autoevaluación 
mediante el relato: la conciencia como «aquello que juzga en mí mismo sobre 
mí mismo» reflexionaría sobre la narración de nuestros propios recuerdos. 
De ahí que, siguiendo la crítica que hace Wellmer al juicio reflexionante, 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 59

podríamos considerar que esta autoevaluación dependería de cómo 
formulemos el relato testimonial. A continuación, desarrollamos esta idea.

De acuerdo con Arendt, el juicio moral se daría del mismo modo que 
el juicio estético. Tras la actividad de pensar, mediante la cual ponemos 
en cuestión los propios prejuicios, estaríamos preparados para reflexionar 
sobre el fenómeno particular20. Esta concepción de juicio reflexionante 
reivindica la posibilidad de distinguir lo bueno de lo malo en contextos 
como el del totalitarismo, en «situaciones límite»21 en las que se han 
invertido las pautas morales y legales.

Siguiendo la explicación de Beiner sobre el juicio reflexionante, 
interpretamos que el particular sobre el cual se reflexiona, es decir, se juzga, 
sería el relato testimonial. La historia narrada, como fenómeno particular, 
no se evaluaría desde una regla preconcebida sobre lo que es bueno o malo, 
sino que permitiría juzgar «esto está bien» o «esto está mal», y dicho juicio 
ascendería, por decirlo de algún modo, hacia el universal.

Cabe recordar que Arendt retoma la noción kantiana de mentalidad 
amplia como una instancia del juicio. Así, aunque no se parta de un 
universal previamente aceptado, el momento en el que imaginamos los 
posibles juicios y perspectivas de los otros espectadores para sopesar el 
propio equilibra nuestra parcialidad y supone una suerte de pretensión 

20. So I think that this «thinking», about which I wrote and am writing now—thinking 
in the socratic sense—is a maieutic function, a mid-wifery (…) And once you are 
empty, then (in a way which is difficult to say) you are prepared to judge—that is, 
whithout having any book of rules under which you can subsume a particular case, 
you have got tos ay «This is bad», «This is right», «This is wrong», «This is beautiful», 
«This is ugly. » And the reason why I believe so much in Kant´s critique of judgment 
is not because I am interested in aesthetics but because I believe that the way which 
we say «That is right, that is wrong» is not very different from the way we say, «This is 
beautiful, this is ugly» (Arendt, 1973: 8-9).
21. Arendt señala que la historia, entendida como ese entramado de narraciones, ha 
dado cuenta de esos períodos donde el reino de lo público se vio oscurecido y el mundo 
se tornó dudoso para la gente, porque las pautas ofrecidas por las tradiciones para 
comprender la singularidad de los acontecimientos fracasan y sólo queda «un campo de 
ruinas» (Leal, 2003: 202).



60 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

de universalización de nuestro juicio; es decir, la validez de este supondría 
un acuerdo con la comunidad22.

Esta concepción de juicio supondría la posibilidad de distinguir lo bueno 
de lo malo con independencia de los hábitos y costumbres establecidos. 
En el caso del juicio retrospectivo, que en el marco de la investigación 
tendría como objeto el relato testimonial, supone la capacidad de juzgar los 
propios actos e identificar, mediante el testimonio, que se ha realizado el 
mal. Sin embargo, siguiendo la interpretación de Wellmer sobre la facultad 
de juicio en Hannah Arendt, cabría considerar la posibilidad de un juicio 
errado como consecuencia de una narración errada.

Sin embargo, Wellmer presenta una crítica a la concepción arendtiana 
del juicio destacando el enfoque narrativo: el acuerdo en el juicio, su 
validez, estaría condicionada por el previo acuerdo en la narración. 

El autor considera que la instancia de la mentalidad amplia se 
interpreta como una forma de buscar el acuerdo con la comunidad, es 
decir, un universal comúnmente aceptado (Wellmer, 2018: 260). La 
interpretación del papel de la imaginación que destaca Wellmer coincide 
con las interpretaciones de Camps y Beiner, y se encuentra confirmada por 
Arendt en las Conferencias sobre la filosofía política de Kant. La imaginación 
permite sopesar nuestro juicio con otros, no tanto reales, sino posibles 
juicios. Es decir, imaginamos cómo podría verse y juzgarse el fenómeno 
desde la perspectiva de otros espectadores.

Sin embargo, Wellmer presenta una crítica a la concepción arendtiana 
del juicio, destacando el enfoque narrativo: el acuerdo en el juicio y su 
validez estarían condicionados por el previo acuerdo en la narración. En 
este sentido, propone Wellmer: 

22. Además de la imaginación referida a la representación de otros juicios, también cabe 
resaltar su relación con el ejemplo. Una forma de juzgar en tiempos de oscuridad podría 
ser recurriendo a ejemplos de personajes que, desde su particularidad, revelan alguna 
generalidad, en este caso sobre el mal. Arendt retoma la noción kantiana de validez 
ejemplar según la cual los ejemplos son las andaderas del juicio y propone que « (…) 
el ejemplo proporciona la misma ayuda que el esquema a la hora de conocer la mesa en 
tanto que mesa» pero agrega que «El juicio posee validez ejemplar en la medida en que sea 
correcto el ejemplo escogido» (Arendt, 2003: 152). Esta alternativa de recurrir al ejemplo 
para guiar el juicio presentaría el mismo problema de la interpretación que advierto más 
adelante siguiendo a Wellmer. Podría darse el caso de interpretar mal la generalidad a la 
que refiere el particular, así como podría llegarse a un juicio errado desde la reflexión sobre 
una historia mal narrada. 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 61

¿Qué modos de actuar son los que yo no puedo desear que se conviertan 
en ley universal? Depende de cómo yo describa una acción específica y 
de las alternativas de acción que se me presenten. Por ejemplo, hay una 
diferencia tremenda entre describir una acción específica como entregar 
a una persona fugitiva a las autoridades legales que la están buscando, o 
describirla como abandonar a una persona inocente e indefensa en las 
manos de una banda de terroristas llamada policía. Pero en una situación 
específica a lo sumo una de ellas puede ser la explicación correcta. 
Dependiendo de la descripción que elijan la forma particular de actuar que 
está en juego será o no universalizable para mí (Wellmer, 2018: 270)23.

De ahí que, volviendo al carácter narrativo que condiciona la faceta de 
la conciencia «como aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo», la 
comunicabilidad y el juicio mismo dependerán de qué elementos incorpore 
yo en mi testimonio. Por tanto, resulta comprensible la ausencia de juicio 
en Eichmann si tenemos en cuenta la posibilidad de que sus relatos 
testimoniales no estuvieran personificados por un criminal sino por un 
empleado ejemplar de las SS. Esto, siguiendo a Wellmer, invita a destacar 
la importancia de la interpretación de los hechos que se manifiesta en el 
testimonio, como un factor que precondicionará el juicio que emitamos a 
través del relato.

Al respecto afirma Wellmer:

Pero la cuestión de si «puedo desear…» equivale a «podemos 
desear…», es decir, de si mis juicios morales pueden pretender una validez 
intersubjetiva, depende de si mis interpretaciones de las situaciones de 
acción son correctas. Solamente si son correctas, si pueden ser compartidas 
por «todo el mundo», pueden llevar a juicios morales válidos (2018: 272).

En conclusión, no se trata de lograr un acuerdo sobre el juicio sino 
sobre la historia (story). En ese sentido, una historia mal contada conlleva 
a un juicio inválido. Así, la conciencia moral desde su faceta de «aquello 
que juzga en mí mismo sobre mí mismo» podría equivocarse, por decirlo 
de algún modo, si el testimonio sobre el cual opera deliberadamente ignora 
recuerdos o elige y ordena los sucesos valiéndose de descripciones que 
permitan la autoaprobación. 

23. Cursivas de Wellmer.



62 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

IV. La conciencia moral como facultad de juzgar

En el presente apartado mostraremos que la conciencia como facultad 
de juzgar requeriría de la participación del juicio (proyectivo) y de la 
imaginación (productiva). A diferencia de la actividad reflexiva explicada 
en el apartado anterior, la manifestación de esta faceta implicaría una 
reflexión sobre la acción futura. Proponemos que la condición de ello 
sería la imaginación productiva, idea que retomaré de los planteamientos 
de Ricoeur acerca de esta facultad vinculada al plano del proyecto24. Esto 
permite advertir el presupuesto del cual partimos: en la filosofía arendtiana 
parecerían encontrarse dos formas de juicio. La primera se realiza en 
retrospectiva y, en el marco de la conducta moral, se realiza desde la faceta 
de la conciencia moral de «aquello que juzga en mí mismo sobre mí 
mismo». La segunda, aquella que ejerce el actor cuando se encuentra en el 
mundo de las apariencias. 

24. La bibliografía que vincula la filosofía de Hannah Arendt y de Paul Ricoeur suele 
ubicarse en el tema de la narración, así como de la identidad narrativa. Entre estas 
investigaciones cabe mencionar: Anabella Di Pego. «La identidad ‘narrativa’ en Hannah 
Arendt: Una crítica de la interpretación de Paul Ricoeur. » Ponencia presentada en las 
VII Jornadas de Investigación en Filosofía, Universidad Nacional de La Plata, Facultad 
de Humanidades y Ciencias de la Educación, Departamento de Filosofía, La Plata, 2008. 
Anabella Di Pego. «La revelación del quién en el mundo contemporáneo. Consideraciones 
a partir de las concepciones de Hannah Arendt y Paul Ricoeur. » Revista de Filosofía y 
Teoría Política 43 (2012): 45-78, Claudia Fonnegra «Hannah Arendt: importancia del 
relato histórico y ficticio como vía para la reflexión ética
y política». Estudios de Filosofía n.° 56 (2017): 9-25. Bernard Stevens. Action et narrativité 
chez Paul Ricoeur et Hannah Arendt. In: Études Phénoménologiques, Vol. 2, no. Hannah 
Arendt (1985). En relación con la categoría de narración, el vínculo entre ambos autores 
se ha abordado, aunque con menos frecuencia, en reflexiones sobre la imaginación moral: 
Belén Altuna Lizaso. «La imaginación moral, o la ética como actividad imaginativa. » 
Daimon Revista Internacional de Filosofía 74 (2018): 155-169. Consideramos que los 
aportes de Paul Ricoeur acerca de la facultad de la imaginación, particularmente en su 
reivindicación de la imaginación productiva, pueden contribuir a una aproximación 
fenomenológica de la conducta moral. Del autor retomaremos descripciones sobre esta 
facultad con el propósito de destacar el papel productivo de la imaginación que se daría 
a través de la manifestación de facetas de la conciencia moral como «facultad de juzgar» 
y como «voz interior». 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 63

En primer lugar, la conciencia como facultad de juzgar requeriría de la 
participación del juicio «proyectivo»25. Para comprenderlo, proponemos 
retomar algunas ideas sobre el juicio retrospectivo. Este se relaciona con 
la comprensión a través de la narración y es realizado por el espectador, 
quien se encuentra en la posición para poder ver la totalidad de la historia 
y contarla. El relato revela el sentido y este permite el juicio. Tras juzgar 
el fenómeno por nosotros mismos, después de habernos cuestionado 
nuestros prejuicios, tenemos en cuenta a potenciales espectadores en un 
doble sentido: sopesando nuestro juicio y evaluando la comunicabilidad 
del relato de nuestros actos.

Sin embargo, no parece plausible que este sea el proceso mediante el cual, 
gracias a nuestra conciencia moral, juzgamos en el mundo. Este proceso 
hace referencia al juicio histórico, al juicio político o, incluso, al juicio que 
ejerce nuestra conciencia moral teniendo como objeto el relato testimonial. 
No obstante, el juicio moral, al igual que el estético, debe poder ser ejercido 
en medio de los asuntos humanos porque, pese a su ascholia26, es en ellos 
donde nos insertamos en el mundo mediante palabra y acto. Es decir, es 
apareciendo ante otros como un yo (self) cuando surge la posibilidad de 
la autocontradicción, por lo que en estos casos deberíamos contar con las 
facultades que permitan mantener la armonía consigo mismo.

Esta posibilidad de juzgar en el momento en que se manifiestan los 
particulares correspondería con la afirmación de Arendt según la cual el 
juicio opera con particulares que están a la mano. En La vida del espíritu, 
define al juicio como «la facultad que juzga particulares sin subsumirlos 
bajo reglas generales que se enseñan y se aprenden hasta que se convierten 
en hábitos que pueden sustituirse por otros hábitos y reglas» (Arendt, 2002: 
215) y agrega: «El pensamiento opera con lo invisible, con representaciones 
de cosas que están ausentes; el juzgar siempre se ocupa de cosas particulares 
que están a la mano» (2002: 215). Pese al cambio advertido por Beiner 
sobre el carácter retrospectivo con el que Arendt caracteriza al juicio en sus 
últimos textos, estas afirmaciones permitirían considerar que la facultad 

25. Proponemos denominarlo de esta forma, primero, para distinguirlo del juicio 
retrospectivo. Segundo, porque su objeto de reflexión sería el proyecto producido por la 
imaginación. Esta idea será desarrollada siguiendo los planteamientos de Ricoeur.
26. Arendt señala que «El mismo carácter de urgencia, la ascholia, de los asuntos humanos 
se basa en juicios provisionales, la dependencia de la costumbre y los hábitos, es decir, de 
los prejuicios» (Arendt, 2002: 93). 



64 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

de juzgar puede ser ejercida en el mundo de las apariencias. De no ser 
así, las facultades mentales que constituyen la conducta moral no tendrían 
ningún carácter preventivo frente al mal; es más, no sería posible hablar de 
conducta moral en términos de coherencia en tanto no contaríamos con la 
capacidad de anticipar la autocontradicción para poder prevenirla.

Ahora bien, ¿cómo juzgamos un fenómeno que todavía no se ha 
manifestado? Siguiendo a Arendt, las actividades mentales, incluyendo 
al juicio, están precedidas por una retirada del espíritu (Arendt, 2002: 
119). Retirarse, en este caso, significa situarse desde la perspectiva del 
espectador que sigue estando en el mundo. La retirada se da con respecto a 
la acción, consiste en abandonar la posición parcial que nos involucra en el 
acontecimiento para luego retornar a la misma, que será aquella en la que 
realicemos nuestra acción (Arendt, 2002: 114). La retirada hacia la posición 
del espectador supone garantizar la imparcialidad del juicio, pues «solo el 
espectador ocupa una posición que le permite ver el conjunto […] El actor, 
al tener un papel en la obra, debe representarlo […]» (Arendt, 2002: 216).

A diferencia de la interpretación de Lenis, según la cual la conciencia 
moral «[…] dice lo que no debe ser y funciona cuando la acción ha 
cesado» (Lenis, 2009: 33), la conciencia moral como «facultad de juzgar» 
se manifiesta en el mundo de las apariencias y es ejercida desde la posición 
del espectador que, al elegir ser coherente con su propio juicio, retorna a la 
posición que ocupa como actor.

La interpretación de Lenis podría partir de la afirmación arendtiana 
según la cual el temor a la conciencia se debe a «[…] la anticipación de la 
presencia de un testigo que le está esperando solo si y cuando vuelve a casa» 
(Arendt, 2002: 213)27. Pero esta conciencia haría referencia a la faceta de 
«aquello que juzga en mí mismo sobre mí mismo». No obstante, solo es 
posible evaluar nuestros actos desde el criterio de la coherencia si contamos 
con una facultad capaz de advertir que, para nosotros, está mal cometer 
determinada acción y tener la capacidad de prevenirla. Sin el juicio previo 
a la acción no habría posibilidad de evitar su realización y, por tanto, 
tampoco tendría sentido autodesaprobarnos a nosotros mismos por haber 
obrado mal en unas circunstancias en las que no estábamos capacitados 
para reconocer el mal.

27. Cursivas de Arendt.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 65

De ahí que afirme Arendt sobre los individuos que lograron juzgar por sí 
mismos en la situación límite del totalitarismo: «Tenían que decidir en cada 
ocasión de acuerdo con las específicas circunstancias del momento, porque 
ante los hechos sin precedentes no había normas» (Arendt, 2011: 428).

La clave está en que, acorde con la autora, «tenían que decidir en 
cada ocasión». La conciencia moral que se manifiesta en el mundo de las 
apariencias es lo que llamamos facultad de juzgar, y solo puede contar con 
un carácter preventivo frente al mal mientras pueda emerger antes de la 
acción y manifestarse dando prescripciones negativas que corresponden 
con el juicio moral «esto está mal» (Arendt, 2002: 213). 

De nuevo, el que una voz interior nos indique «no debes hacer esto» y 
su prescripción nos cause temor porque nos permite anticipar la posibilidad 
de autodesaprobarnos en el caso de que decidamos realizar dicha acción, 
significa que previamente hemos juzgado que está mal. Esto es, la conciencia 
moral como facultad de juzgar nos ha permitido juzgar, no desde un ejercicio 
retrospectivo, sino haciendo uso de la facultad de la imaginación.

En segundo lugar, la conciencia como facultad de juzgar requeriría 
de la participación de la imaginación productiva. Arendt entiende la 
imaginación como la representación de objetos ausentes y considera que la 
imaginación productiva se deriva de la reproductiva (2002: 108)28.

Acorde con Díez, Ricoeur muestra que la filosofía occidental se centra en 
el carácter reproductivo de la imaginación, en la idea «de un vínculo entre el 
original —la realidad— y una copia —la imagen fruto de la imaginación— 
en el que ésta se considera por principio inferior al primero, ignorando así 
cualquier posible dimensión creativa o innovadora» (2014: 315). Frente 
a esto, agrega Díez, Ricoeur realiza un trabajo de reinterpretación de la 
imaginación a partir de su carácter creativo.

28. Consideramos pertinente que, pese a la jerarquía propuesta por Arendt, en la 
aproximación fenomenológica a la conducta moral se mantenga la distinción entre los dos 
tipos de imaginación para comprender la forma en la que operaría esta facultad desde las 
distintas facetas de la conciencia, así como la relación que mantendría con otras facultades 
como el juicio o la memoria. Además, diferenciar entre la imaginación reproductiva y la 
productiva daría cuenta de la naturaleza del objeto de reflexión: por un lado, se reflexionaría 
sobre un recuerdo y, por el otro, sobre un proyecto entendido como la anticipación de una 
posible acción en forma de relato que, aunque podría ser construido desde elementos 
representados, seguiría siendo diferente de cualquiera de mis recuerdos.



66 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

En su análisis de la ficción narrativa, Ricoeur dice sobre la imaginación: 
«[…] más allá de su función mimética, incluso aplicada a la acción, la 
imaginación tiene una función proyectiva que pertenece al dinamismo 
mismo del actuar» (2002: 206). Por lo tanto, sostiene que sin imaginación 
no hay acción, y destaca tres maneras en las que se manifiesta este 
condicionamiento: en el plano del proyecto, de la motivación y del poder 
mismo del hacer (Ricoeur, 2002: 207). 

Ahora bien, aunque Arendt destaca el carácter reproductivo de 
la imaginación, su concepción de conducta moral parecería estar 
condicionada por una imaginación de carácter productivo, la cual 
permitiría que la conciencia moral, desde su faceta de facultad de juzgar, 
opere sobre un proyecto:

En efecto, en esa imaginación anticipatoria del actuar ensayo diversos 
cursos eventuales de acción y juego, en el sentido preciso del término, 
con los posibles prácticos (…) el proyecto toma del relato su poder 
estructurante, y el relato recibe del proyecto su capacidad de anticipación 
(Ricoeur, 2002: 207)29. 

Esta idea de proyecto en Ricoeur nos permite entender la diferencia 
entre el juicio retrospectivo y el que se realizaría mediante la conciencia 
como facultad de juzgar al momento de anticipar una posible acción; esta 
anticipación, presentada en forma de relato, resultaría de la participación 
de la imaginación productiva. Siguiendo la interpretación que hace Begué 
de Ricoeur, «[…] la imaginación anticipatoria del obrar permite que cada 
uno “ensaye” los diversos cursos eventuales que puede tomar su acción, 
con las diversas consecuencias» (Begué, 2002: 72). 

En este sentido, la conciencia moral como facultad de juzgar puede 
realizar el momento de la reflexión sobre un fenómeno que aún no ha 
ocurrido y que, como explica Begué, se presenta en forma de relato: «El 
“juego pragmático”, orientado hacia el porvenir del proyecto, recorta 
el “juego narrativo”, con su función de recoger la temporalidad en el 
presente del relato» (2002: 72). Así, la imaginación productiva brinda 
el objeto de reflexión al juicio. Este objeto sería el proyecto, la acción 
que anticipamos y que estructuramos en un relato, y en la posibilidad 
de reflexionar sobre la acción futura encontraríamos la posibilidad de 
prevenir la realización del mal.

29. Cursivas de Ricoeur.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 67

La conciencia moral como facultad de juzgar podría evitar que realicemos 
el mal porque somos capaces de anticipar la acción y reflexionar sobre su 
significado moral antes de que ocurra. Para esto, siguiendo nuevamente a 
Arendt, no haría falta una retirada del mundo de las apariencias, sino una 
pausa provisional de la acción en la cual evaluaríamos si su realización nos 
conduciría o no a la autodesaprobación.

V. La conciencia moral como voz interior 
En el presente apartado nos ocupamos de la última de las facetas de 
la conducta moral: la voz interior. Mostraremos que esta faceta se 
manifestaría en el mundo de las apariencias, expresando prescripciones 
negativas que resultarían de la reflexión de la conciencia como facultad 
de juzgar. Además, requeriría de la participación de la voluntad, la cual 
plantearemos siguiendo la concepción arendtiana, y de la imaginación 
referida tanto al plano del proyecto como al de las motivaciones, cuya 
caracterización se seguirá de los aportes de Ricoeur.

Antes de continuar con el desarrollo de las dos facultades que participan 
en la manifestación de la conciencia como voz interior, presentaremos 
una clarificación sobre el carácter representativo de la imaginación. 
Consideramos que el ejercicio no se trataría de crear posibles motivaciones 
para una acción anticipada, sino de identificar qué motivos tendría para 
realizarla (o no). Esta interpretación sobre el carácter representativo de la 
imaginación puede entenderse a partir de la explicación de Begué sobre 
la relación entre el besoin30 y la voluntad: «Para que un besoin colabore 
con la voluntad del querer mediante la motivación, es necesario que en 
él haya algún elemento representativo que se preste para una relativa 
integración de la conciencia; de lo contrario, él permanecería oscuro para 
ella […]» (Begué, 2002: 75).

Como veremos, aquello que permitiría que la voluntad atienda a la voz 
interior, que la haría colaborar, sería la reproducción de un motivo: el de 

30. En la nota a pie número 12, Begué aclara que el término «besoin», necesidad, 
corresponde con el apetito, pero advierte que también designa una modalidad común a 
todos los motivos «que consiste precisamente en inclinar sin necesitar» (Begué, 2002:74). 
En este sentido, la coherencia del yo consigo mismo, sin ser una necesidad situable en la 
categoría de apetito, puede ubicarse en el plano de las motivaciones que inclinan hacia 
una acción (o una no-acción). 



68 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

querer mantener la armonía entre el dos-en-uno. Proponemos que se trata 
de una reproducción puesto que no se produciría en el momento previo 
a la acción, sino que habría sido identificada desde el momento en el que 
el yo conoce la posibilidad de la autocontradicción. En el marco de esta 
investigación, el motivo sería la no-realización del mal31.

A continuación, retomamos el desarrollo de las facultades de la 
imaginación representativa y de la voluntad. Consideramos pertinente 
tomar el presupuesto que vincula la «colaboración de la voluntad» con 
la «representación de los motivos». Como veremos, esto permitirá 
comprender la participación de estas dos facultades (voluntad e imaginación 
representativa) en la manifestación de la conciencia como «voz interior».

En primer lugar, para que el yo (self) actúe en conformidad con lo que 
expresa su voz interior, se requiere la facultad de la voluntad, la cual opera en 
el mundo de las apariencias donde actuamos entre los otros. Supongamos 
que, tras reflexionar sobre el proyecto, juzgamos que aquello que estamos 
a punto de realizar está mal y que, si lo hacemos, perderíamos la armonía 
con nosotros mismos. Nuestra voz interior expresa «No puedes», pero es 
la voluntad quien decide si atender, o no, a la prescripción negativa, al 
obstáculo que impone la conciencia.

En la nota número 14 de Responsabilidad y juicio, Jerome Kohn retoma 
dos concepciones de voz interior: la voz de Dios y el daimon socrático. 
Señala que el daimon es una especie de intermedio entre un dios y un 
mortal, que nos acompañaría a todos; su voz viene de afuera y no nos 

31. Al referirse al elemento representativo de la motivación en Ricoeur, Begué afirma que: 
«[…] la génesis de un sistema de valores no puede ser deducida a partir de una exigencia 
formal de coherencias con uno mismo o a partir de un puro poder de autoposición de la 
conciencia» (Begué, 2002: 75). En este sentido, parecería haber una diferencia entre el 
planteamiento de Ricoeur sobre el origen de la representación de los motivos, y el origen 
de la representación que proponemos, siguiendo la filosofía arendtiana. Desde Ricoeur, 
siguiendo a Begué, esta representación remitiría a unos «saberes preformados». Desde la 
filosofía arendtiana, por el contrario, cabría proponer que la representación sí remite a la 
exigencia de la coherencia con uno mismo. Es decir, la inclinación para llevar a cabo, o no, 
un proyecto dependerá de los juicios morales y los límites que se autoimpone el individuo; 
pero los valores no son «producidos» por el individuo. Los límites autoimpuestos a la 
acción podrían variar entre las personas que buscan una coherencia consigo mismas, 
sin embargo, en todos los casos esta coherencia exigiría la no-realización de aquello que 
juzgan como malo. Así, cabría proponer que el valor representado y vinculado al motivo 
sería la no realización del mal.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 69

es posible responderle. Esta voz no diría qué hacer, sino que expresaría 
prescripciones negativas, alertándonos para que no hagamos algo32.

La figura del daimon correspondería con la faceta de la conciencia 
como voz interior. Esta expresa prescripciones negativas, no nos dice 
qué debemos hacer, sino que nos advierte lo que no podemos hacer si no 
queremos arrepentirnos. La descripción que ofrece Kohn parecería indicar 
un carácter de sutileza en la voz interior; sin embargo, Arendt lo expresa en 
términos de firmeza, resaltando el «no puedo»: «[…] solo dirá “No puedo 
hacerlo y no lo haré”. Dado que está referida al propio yo, no cabe esperar 
de ella ningún impulso para actuar» (2007: 121).

Pese a la firmeza con la que se expresa la conciencia después de haber 
juzgado un proyecto, la decisión depende de la voluntad. Acorde con 
Kohn, «[…] ni la razón ni el deseo son libres, hablando con propiedad. 
Pero la voluntad sí lo es, como facultad de elegir. […] Al querer, decido. 
Y ésta es la facultad de la libertad»33. El impulso para actuar depende de 
la voluntad. En palabras de Camps, «[…] es la voluntad la que ejecuta lo 
pensado y lo juzgado. Y no sólo eso, gracias a la voluntad se construye lo 
que Arendt llama “el yo duradero”, esto es, el carácter y la identidad de la 
persona» (2007: 81). Esto conlleva a abordar la relación entre identidad y 
voluntad, puesto que la primera parecería revelarse mediante la atestación 
de los actos resultantes de la segunda.

Para sostener esta idea tomamos la concepción de identidad narrativa 
propuesta por Ricoeur en tanto corresponde con las categorías de 
testimonio y narración que abordamos en este trabajo. Al respecto, 
Begué interpreta que la concepción de identidad narrativa en Ricoeur 

32. «La voz de la conciencia es también muy antigua, no sólo porque la encontramos en 
el Antiguo Testamento, donde Dios habla al hombre constantemente, sino también sobre 
todo, claro está, debido al daimon socrático. Un daimon es una especie de intermedio 
entre un dios y un mortal que todo hombre tiene como compañero. Es una voz que viene 
de fuera y a la que no es posible responder (algo, pues muy diferente de la conscientia) Y 
esa voz nunca me dice qué hacer, sino únicamente me alerta o previene para que no haga 
algo» Nota del editor, Jerome Kohn en (Arendt, 2007:257).
33. Nota del editor, Jerome Kohn. En (Arendt, 2007: 257).



70 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

resulta de una dialéctica entre la identidad idem y la ipse34, y que es la 
segunda la que revela el quién, pero advierte que la ipseidad no puede ser 
demostrada sino que es atestiguada (Begué, 2002: 316). Señala, también, 
que hay una relación circular entre identidad, atestación y recepción del 
relato (2002: 241). La primera afirmación, sobre la revelación dada en 
la identidad ipse, reivindicaría la importancia del testimonio que daría 
cuenta de lo cambiante de este para revelar su identidad. La segunda 
afirmación, en la que se añade la recepción del relato, llama la atención 
sobre la incorporación de éstos en un relato sobre nosotros mismos 
(Begué, 2002: 242). El sí mismo genera su identidad, no solo en un 
ejercicio de sumatoria de relatos, sino desde la recepción de lo que de 
estos se prolonga, lo que estos revelan sobre su quien. 

Ahora bien, si trasladamos la concepción de la identidad narrativa al 
marco de la conducta moral, ¿cómo podríamos mantener la coherencia con 
nosotros mismos? ¿Cómo podríamos construir un carácter, una identidad, 
que corresponda con cómo queremos aparecer ante los otros y ante 
nosotros mismos, a partir de nuestras acciones cuando estas no se siguen, 
necesariamente, de nuestros juicios? O, dicho de otro modo, si requerimos 
de la voluntad para mantener la coherencia con nosotros mismos, pero 
esta facultad es libre, ¿cómo lograríamos que quiera detenerse ante las 
advertencias de nuestra voz interior?

Proponemos responder a esta pregunta retomando el planteamiento de 
Ricoeur según el cual la acción está condicionada por la imaginación en el 
plano del proyecto, de la motivación y del poder hacer (Ricoeur, 2002: 207). 
De su planteamiento, retomamos el plano del proyecto y de la motivación.

34. Ricoeur refiere a la distinción entre ambos términos para abordar la problemática de la 
identidad desde la noción del Sí mismo: «Nos encontramos con un problema en la medida 
en que idéntico tiene dos sentidos que corresponden respectivamente a los términos 
latinos idem e ipse. Según el primer sentido (idem), idéntico quiere decir extremadamente 
parecido […] y, por tanto, inmutable, que no cambia a lo largo del tiempo. Según el 
segundo sentido (ipse), idéntico quiere decir propio […] y su opuesto no es diferente, sino 
otro, extraño. Este segundo concepto de identidad guarda una relación con la permanencia 
en el tiempo que sigue resultando problemática» (Paul Ricoeur, «La identidad narrativa». 
La narration. Quand le récit devient communication. Eds. Bühler P., Habermacher J.F. 
Geneve: Labor, 1988. 287-300. 341-342). Begué explica el planteamiento de Ricoeur 
sobre la identidad narrativa, señando que «Todos generamos nuestra identidad narrativa 
en la medida en la que articulamos temporalmente nuestro idem con nuestro ipse mediate 
el lenguaje, cuyo primer nivel es el relato» (Begué, 2002: 253). Cursivas de la autora. 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 71

El plano del proyecto, en el marco de la conducta moral, posibilita que 
reflexionemos sobre fenómenos que aún no han ocurrido. La imaginación 
productiva, y no la reproductiva, permite que nos volquemos hacia el 
futuro, tomando la estructura del relato que nos permitiría considerar 
cómo sería la historia si lleváramos a cabo determinada acción. Es decir, la 
imaginación nos permite anticipar el relato testimonial y juzgar aquello 
que aún no ha ocurrido.

Podríamos anticipar el relato testimonial mediante la imaginación del 
proyecto, es decir, la acción que nos es posible realizar y, en el caso de 
juzgarla como mala, anticipar también la autocontradicción. Pero, además 
de la idea de proyecto que permitiría comprender el juicio en el mundo 
de las apariencias, proponemos que la concepción de imaginación como 
motivación también aporta a la interpretación de la conducta moral. El 
elemento de la motivación, como veremos, reivindica la viabilidad de la 
consecución de la coherencia. Sobre esta imaginación indica Ricoeur: 

Luego, la imaginación entra en composición con el proceso mismo de 
la motivación. La imaginación proporciona el medio, la claridad luminosa, 
donde pueden compararse y medirse motivos tan heterogéneos como los 
deseos y las exigencias éticas, tan diversas como las reglas profesionales, las 
costumbres sociales o los valores fuertemente personales. La imaginación 
ofrece el espacio común de comparación y de mediación para términos tan 
heterogéneos como la fuerza que empuja como por detrás, la atracción que 
seduce como por delante, las razones que legitiman y fundamentan como 
por debajo. En una de las formas de lo imaginario es donde ese representa 
prácticamente el elemento disposicional común, que hace la diferencia, 
por una parte, entre causa físicamente coercitiva y un motivo y, por otra, 
entre un motivo y una razón lógicamente coercitiva, Esta forma de lo 
imaginario práctico encuentra su equivalente lingüístico en expresiones 
tales como: haría esto o aquello, si lo deseara (2002: 207).

Las dos maneras descritas por Ricoeur en las que la imaginación 
condiciona la acción harían referencia a los dos objetos sobre los cuales 
operarían las dos últimas facetas de la conciencia moral arendtiana. La 
facultad de juzgar operaría sobre lo que Ricoeur denomina el «proyecto». 
Tras relatar el proyecto, podemos juzgar lo que aún no ha ocurrido, 
pero el juicio no obliga a la voluntad. Esta facultad participaría tras la 
manifestación de la última de las facetas, la voz interior. 



72 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

La libertad de la voluntad con respecto a la razón explica la posibilidad de 
incoherencia, el hecho de que somos capaces de hacer lo que consideramos 
que está mal. En este punto, conviene pensar en la posibilidad de la 
coherencia destacando que, entre sus condiciones, estaría el querer 
mantener la armonía.

Dicho de otro modo, no bastaría con juzgar una acción futura, un 
proyecto, para que nuestra voluntad obedezca a los dictados de la razón. 
En tanto esta facultad es libre, se requeriría que quiera detenerse ante los 
obstáculos que pone la conciencia moral como voz interior, al expresar 
la prescripción negativa «no lo hagas». Y ¿Cómo detener a la voluntad 
que, según Arendt, «[…] siempre quiere hacer algo (Arendt,2002: 271)? 
Imaginando las motivaciones del dos-en-uno.

De ahí que, en segundo lugar, la conciencia como voz interior requiera 
de la participación de la imaginación, en este caso, referida a lo que Ricoeur 
llama «elemento disposicional». Como señala el autor, este elemento se 
encontraría en la segunda manera en la que la imaginación condiciona 
la acción y se enmarca en el plano de la motivación. Aquí, el equivalente 
lingüístico de este acto imaginativo se expresaría como «haría esto o aquello 
si lo deseara». Imaginamos, pues, los motivos que tenemos para llevar a 
cabo la acción anticipada.

Sin embargo, dado que la conducta moral arendtiana parece estar expresada 
en términos negativos, consideramos que en el plano de la motivación 
también imaginaríamos los elementos que nos dispondrían a no actuar; la 
imaginación de los motivos, en este segundo caso, seguiría manteniendo el 
carácter condicionante frente a la acción, mencionado por Ricoeur.

Tras imaginar el proyecto y juzgarlo como malo, nuestra voz interior 
expresaría un «no puedes», dirigido al yo (self ) cuya voluntad, siguiendo 
a Arendt, siempre quiere hacer algo. El último paso que manifestaría la 
condición de la imaginación sobre la acción, o sobre la voluntad en el 
marco de la conducta moral arendtiana, consistiría en imaginar- siguiendo 
a Ricoeur- las normas o nuestros propios límites para que mediemos 
entre los mismos. Asimismo, imaginaríamos de dónde provienen las 
motivaciones, si se trata de una fuerza que nos empuja hacia la acción o de 
las razones que la fundamentan. 

La imaginación, desde el plano de la motivación planteado por Ricoeur, 
permitiría clarificar nuestra voluntad sin negar su libertad. Consideramos 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 73

que esta descripción del acto imaginativo de los motivos destaca un carácter 
autorreflexivo, dado en el acto de mediación y comparación de los diversos 
motivos35, que sería compatible con la naturaleza reflexiva de la concepción 
arendtiana de las facultades mentales36. Podemos querer hacer lo que no 
deseamos, y elegirlo, así como podemos tener la disposición para hacer 
algo que contradice nuestros límites o los fundamentos de nuestra razón. 
La imaginación brinda claridad a la voluntad en tanto presenta los distintos 
motivos y permite su comparación y medición. En tanto la voluntad hace 
lo que quiere, la imaginación ofrece la posibilidad de clarificar qué es lo 
que se quiere.

Nuestra interpretación sobre el carácter de reflexividad, que se 
encontraría en el plano de la motivación propuesto por Ricoeur, coincide 
con la noción de interioridad que menciona Begué en su explicación sobre 
la relación entre el proyecto y la motivación:

El vínculo proyecto-motivación es anterior a toda restricción impuesta 
por la ética. El hombre se experimenta a sí mismo en ese vaivén dialogal 
o, mejor, dialéctico, que lo obliga necesariamente a escuchar su propia 
interioridad, abierta por su intencionalidad al mundo exterior, es decir, 
al otro y a lo otro […] También se trata de considerar al proyecto en 
toda su amplitud, más allá de nuestros pequeños y puntuales proyectos 
cotidianos. Sólo así podemos comprender el motivo como moción y el 
motivo como impulso (Begué, 2002: 93). 

De este fragmento nos interesa señalar dos ideas. En primer lugar, la 
intencionalidad hacia el otro o lo otro parte de la interioridad o de la 
experiencia de sí, que en términos arendtianos podría entenderse como 
reflexividad. El retorno hacia los propios valores determinaría los motivos 
que podrían conducir o evitar la realización de un proyecto. Este retorno 
refiere al acto de la imaginación representativa del «proyecto en toda su 

35. Como vimos, Ricoeur señala que «La imaginación proporciona el medio, la claridad 
luminosa, donde pueden compararse y medirse motivos tan heterogéneos como los deseos 
y las exigencias éticas, tan diversas como las reglas profesionales, las costumbres sociales 
o los valores fuertemente personales. » (Ricoeur, 2002: 207). Esto podría interpretarse 
como un acto autorreflexivo en tanto la imaginación consistiría en la representación de 
aquello que me mueve a mí, es decir, lo que me condiciona para actuar. 
36. «La vida del espíritu en la que uno se hace compañía a sí mismo puede ser silenciosa y 
debido a la naturaleza reflexiva de sus actividades nunca puede ser silente ni olvidarse por 
completo de sí misma» (Arendt, 2002: 97).



74 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

amplitud». El plano del proyecto, entonces, no solo permitiría comprender 
el acto imaginativo de la acción particular que podríamos realizar, sino 
también el acto en el que nos imaginamos cómo queremos aparecer ante 
nosotros mismos y ante los demás.

En segundo lugar, esta idea permite comprender que cada proyecto y 
motivación particular, cada impulso y cada acto, estaría evaluado desde un 
proyecto que incorporaría a todos los demás. Esto es, el quién queremos 
ser o el cómo queremos aparecer, implicaría la coherencia entre ello y cada 
uno de nuestros actos. En el siguiente fragmento, Begué retoma la idea 
de Ricoeur sobre el pacto entre el proyecto como determinación de sí y el 
valor motivante:

Hay un pacto primitivo, se dijo, entre el proyecto como determinación 
de sí a sí mismo y el valor motivante, y este pacto debe ser afirmado, 
cuidado, cultivado en su justa medida. Porque si ese pacto se rompe, el 
acto mismo que los unía, que es el acto voluntario, se diluye o estalla en 
pedazos (Begué, 2002: 94).

El valor motivante, situado en el marco de la concepción arendtiana 
de conducta moral, sería el no hacer el mal37, y la forma de mantener 
el pacto con el proyecto de sí implicaría que voluntad colabore a las 
prescripciones negativas de la conducta moral, porque estas referirían a 
dicho valor. Como vimos al inicio del capítulo, Arendt considera que la 
autodesaprobación por la realización del mal conduciría a la pérdida de la 
armonía entre el dos-en-uno, que se traduciría en imposibilidad de pensar. 
De ahí que el pacto entre el proyecto como determinación de sí y el valor 
motivante pueda entenderse como aquel en el que el yo se plantea cómo 
quiere aparecer ante sí mismo o, más bien, como no quiere aparecer, y de 
ello se seguiría la autodeterminación a través de unos límites impuestos a 
la propia acción. 

37. En este punto cabría pensar tanto la coherencia y la no realización del mal como 
términos válidos para situar en el campo del valor motivante. Propondremos que se 
trataría del segundo partiendo del carácter negativo de la conducta moral arendtiana. Al 
hablar de coherencia podría interpretarse que el dos-en-uno no solo tendría que evitar 
lo que considera que está mal sino hacer lo que está bien. Sin embargo, hemos visto 
que desde la filosofía arendtiana, solo lo primero es requisito para mantener la armonía 
consigo mismo. 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 75

Ahora, tras tomar de Ricoeur el planteamiento sobre la imaginación 
de los motivos, podemos comprender cómo un yo (self) elegiría no hacer, 
siguiendo las advertencias de su voz interior, a pesar de estar movido por 
una facultad libre y dirigida al hacer. Dentro de estos motivos, que podrían 
referirse tanto a lo que nos mueve a la acción como a lo que nos detiene, en 
el caso del proyecto juzgado como malo, el motivo que nos detendría sería 
el temor a la autocontradicción. Desde la filosofía arendtiana, podemos 
reconocer que la elección de no hacer el mal estaría precedida por la 
motivación de mantener la armonía del yo consigo mismo. Afirma Arendt: 
«En otras palabras, no puedo hacer determinadas cosas porque, una vez 
que las haga, ya no podré vivir conmigo mismo» (2007: 113).

La libertad de la voluntad, su independencia con respecto al deseo o 
a la razón, coincide con la posibilidad de que el yo se elija a sí mismo, 
de que quiera no autodesaprobarse por sus acciones. La concepción de la 
voluntad como una facultad libre nos permite comprender la posibilidad 
de la autocontradicción, pero esta misma libertad reivindica la viabilidad 
de la conducta moral, en tanto permite identificar que, entre la mediación 
de los motivos del actuar, aquel que pretende estar en armonía consigo 
mismo querrá no hacer aquello que lo lleve a la autodesaprobación. La 
conducta moral hace referencia a la posibilidad de que una persona procure 
ser coherente consigo misma, de ahí que su pensamiento, sus juicios y su 
impulso para actuar podrían apuntar hacia la misma dirección.

Conclusión

La filosofía moral de Hannah Arendt parte del presupuesto antropológico 
del dos-en-uno, que fundamenta su concepción de la conducta moral. 
Arendt retoma las afirmaciones socráticas referentes a la coherencia para 
mostrar que, si bien aparecemos ante los otros como Uno, en nuestra 
unicidad se inserta una diferencia que experimentamos mediante la 
actividad del pensamiento.

El pensar, la actividad en la cual mantenemos un diálogo con nosotros 
mismos, manifiesta esta dualidad constitutiva de nuestra existencia. Al 
reconocernos como un dos-en-uno, asumimos la posibilidad de mantener 
la armonía entre los dos interlocutores y, por tanto, continuar manteniendo 
una relación con nosotros mismos. O bien, asumimos la posibilidad de 



76 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

autocontradecirnos y perder la capacidad de ser nuestra propia compañía, 
lo que se traduciría en la imposibilidad de pensar.

Así, la conducta moral se entiende como la búsqueda de la coherencia 
entre el dos-en-uno, de un yo (pensante) y un yo (self). La exigencia de esta 
conducta radica en evitar que el yo (self) realice aquello que el yo pensante 
ha juzgado como malo; es decir, se mantendría la conducta moral en tanto 
no se transgredan los propios límites.

Si bien esta conducta parece estar condicionada fundamentalmente por 
el pensamiento y el juicio (el pensamiento que permite el encuentro del dos-
en-uno y el juicio que guiaría a la acción), hemos mostrado que la búsqueda 
de la coherencia también requiere de la participación de la memoria, la 
imaginación productiva y reproductiva, y la voluntad. Para sostener esta 
propuesta, retomamos la distinción de las facetas de la conciencia moral 
presentada por Kohn. Las cinco facetas, o «momentos recurrentes» de la 
conciencia que se pueden distinguir en la filosofía arendtiana, manifiestan la 
participación de estas facultades y, a su vez, se presentan como condiciones 
para mantener la coherencia del yo consigo mismo.

En primer lugar, la conciencia como «testigo» requiere de la participación 
del pensamiento y de la memoria. La facultad del pensamiento manifiesta 
la dualidad inserta en la unicidad, es decir, la autoconciencia, y la memoria 
otorga a la faceta del testigo la capacidad de recordar lo presenciado en 
el mundo de las apariencias. La faceta de la conciencia como testigo 
contribuye a la conducta moral al manifestarse como una presencia que 
no solo atiende a los propios actos, sino que narra el testimonio de lo 
percibido durante la autoevaluación. El temor a la autodesaprobación 
podría evitar que el yo (self) realice aquello que lo ponga en contradicción 
consigo mismo.

En segundo lugar, la conciencia como «aquello que juzga en mí mismo 
sobre mí mismo» opera de modo retrospectivo. Requiere la participación 
del juicio (reflexionante), la imaginación (representativa) y la memoria. 
En tanto su objeto de reflexión es el relato testimonial, esta faceta de la 
conciencia hace uso de la memoria para recordar lo realizado en el mundo 
de las apariencias, se lo representa mediante la imaginación y reflexiona 
sobre ello, juzgándolo como particular. De este juicio, que requiere a su vez 
una previa puesta en cuestión de prejuicios realizada mediante el pensar, 
resulta la autoaprobación o autodesaprobación, según se haya mantenido la 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 77

coherencia entre los propios límites morales y los actos del yo (self). Puesto 
que la reflexión estaría condicionada por la capacidad de la narración, 
advertimos la posibilidad de que el juicio esté condicionado por la forma 
en la que se narran los propios actos.

En tercer lugar, la conciencia como «facultad de juzgar» opera de modo 
proyectivo. El objeto de reflexión es la acción que aún no ha sido realizada, 
el proyecto, por lo que requiere de la participación de la imaginación 
productiva para producir el objeto de reflexión, presentándose como posible 
acción futura. También requiere del juicio para evaluar este proyecto. Esta 
faceta de la conciencia moral permite la posibilidad de evitar la realización 
de un acto que conduzca a la autocontradicción, manteniendo así la 
conducta moral.

En cuarto y último lugar, la conciencia como «voz interior» se 
manifestaría después de que la conciencia como facultad de juzgar emita 
su juicio. Una vez el dos-en-uno ha juzgado el proyecto, la voz interior 
se presenta como un obstáculo a la acción expresando «no puedes». Esta 
prescripción negativa es recibida por la facultad de la voluntad, que impulsa 
a la acción, por lo que se requiere de su participación para mantener la 
coherencia entre el dos-en-uno. La voluntad se abstiene de realizar aquello 
que ha sido juzgado como malo, no porque se someta a la razón, sino 
porque responde al «valor motivante» del dos-en-uno. 

Dado que la moral arendtiana parece estar expresada en términos 
negativos, este valor se identifica como la «no-realización del mal». El dos-
en-uno, mediante la imaginación reproductiva, se representa el proyecto 
de sí. En el caso de que la posible acción futura contradiga cómo quiere 
aparecer ante sí mismo, el yo (self) no querrá realizarla porque su voluntad 
lo mueve a mantener la coherencia consigo mismo. Así, la voz interior 
contribuye a la conducta moral.

En suma, a partir de la distinción entre las distintas facetas o momentos 
de la conciencia moral arendtiana, realizamos una aproximación 
fenomenológica a su noción de conducta moral para mostrar que la 
búsqueda de la coherencia entre el dos-en-uno no solo requeriría del 
pensamiento y el juicio, sino también de las facultades de la memoria, 
la imaginación y la voluntad. Nuestro análisis de la manifestación de la 
conciencia moral como «testigo», «aquello que juzga en mí mismo sobre 
mí mismo», «facultad de juzgar» y «voz interior» permitió, además, 



78 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

advertir que en el fenómeno de la conducta moral, las facultades del juicio 
y de la imaginación se manifiestan en un doble sentido: el proyectivo y el 
retrospectivo.

De ahí concluimos, siguiendo la filosofía arendtiana, que aquel que 
busca mantener la coherencia consigo mismo requeriría:

1. Ser consciente de la dualidad inserta en su unicidad.
2. Ser testigo de sí mismo, es decir, atender a sus propias acciones para 
luego poder recordarlas.
3. Recordar sus propios actos para autoevaluarse mediante el relato 
testimonial de los mismos.
4. Juzgar por sí mismo la acción futura a partir de una imaginación 
proyectiva sobre la misma.
5. Representar su valor motivante para no querer hacer aquello que 
conlleve a la autocontradicción.

Referencias bibliográficas:
Altuna Lizaso, Belén. (2018). «La imaginación moral, o la ética como 

actividad imaginativa». Daimon Revista Internacional de Filosofía, 74, 155-
169. Disponible en: https://revistas.um.es/daimon/article/view/270061

Arendt, Hannah. (2002). La vida del espíritu. Barcelona: Paidós.
Arendt, Hannah. (2007). Responsabilidad y juicio. Barcelona: Paidós.
Arendt, Hannah. (2011). Eichmann en Jerusalén. Barcelona: Debolsillo.
Begué, Marie-France. (2002). Paul Ricoeur: La poética del sí mismo. 

Buenos Aires: Biblos.
Beiner, Ronald. (2003). «Hannah Arendt y la facultad de Juzgar». En 

Conferencias sobre la filosofía política de Kant, editado por Ronald Beiner. 
Buenos Aires: Paidós.

Bernstein, Richard J. (2018). «¿Cambió Hannah Arendt de opinión? 
Del mal radical a la banalidad del mal». En El orgullo del pensar, editado 
por Fina Birulés, 231-252. Barcelona: Gedisa.

Birulés, Fina. (2007). Una herencia sin testamento. Barcelona: Herder.
Botero, Adolfo J. & Leal, Yuliana. (2013). «El mal radical y la banalidad 

del mal: las dos caras del horror de los regímenes totalitarios desde la perspectiva 
de Hannah Arendt». Universitas Philosophica, 30(60), 99-126. Disponible 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 79

en: https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/
view/10784 

Bueno Gómez, Noelia. (2010). «Los Componentes Subjetivos De La ética 
De Hannah Arendt». Arbor, 186(742), 277-286. https://doi.org/10.3989/
arbor.2010.742n1107283

Camps, Victoria. (2006). «La moral como integridad». En El siglo de 
Hannah Arendt, editado por Manuel Cruz, 63-85. Barcelona: Paidós.

Cruz, Manuel. (2006). «Memoria: ¿Extrañeza o reconciliación? (Una 
meditación en compañía de Arendt)». En El siglo de Hannah Arendt, editado 
por Manuel Cruz. Barcelona: Paidós.

Díez Fischer, F. (2014). La repercusión como fundamento de la actividad 
imaginaria según Paul Ricœur. Studium. Filosofía Y Teología, 17(34), 313-
333. Recuperado a partir de https://revistas.unsta.edu.ar/index.php/
Studium/article/view/388

Di Pego, Anabella. (2008). «La identidad “narrativa” en Hannah Arendt: 
Una crítica de la interpretación de Paul Ricoeur». Ponencia presentada en 
las VII Jornadas de Investigación en Filosofía, Universidad Nacional de La 
Plata. https://www.aacademica.org/000-077/39.pdf

Di Pego, Anabella. (2012). «La revelación del quién en el mundo 
contemporáneo. Consideraciones a partir de las concepciones de Hannah Arendt 
y Paul Ricoeur». Revista de Filosofía y Teoría Política, 43, 45-78. Disponible 
en: https://www.rfytp.fahce.unlp.edu.ar/article/view/RFyTPn43a02

Fonnegra, Claudia. (2017). «Hannah Arendt: importancia del relato 
histórico y ficticio como vía para la reflexión ética y política». Estudios 
de Filosofía, n.° 56, 9-25. https://bibliotecadigital.udea.edu.co/
handle/10495/9597

González Santos, Andrés. (2011). Hannah Arendt, el pensamiento y el 
mal. (Trabajo de grado de maestría). Universidad Nacional de Colombia 
Sede Bogotá Facultad de Ciencias Humanas Departamento de Filosofía. 
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/8628

Leal-Granobles, Yuliana. (2023). «Hannah Arendt: pensar entre el pasado 
y el futuro». Estudios de Filosofía, 68, 195-216. https://doi.org/10.17533/
udea.ef.352171

Lenis Castaño, John Fredy. (2009). «Hannah Arendt: consciencia moral y 
banalidad de la condición humana». Co-herencia, 6(11), 155-169. https://
revistas.um.es/daimon/article/view/270061



80 Sanabria Cucalón, García Castro y Díez Fischer

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Platón. (1998). Diálogos V (María Isabel Santa Cruz, Álvaro Vallejo 
Campos, Néstor Luis Cordero, Eds.). Gredos.

Sanabria, M. (2022). Dialegesthai y autoreflexión: dos perspectivas de 
la facultad arendtiana de pensamiento. Cuestiones De Filosofía, 8(30), 199–
220. https://doi.org/10.19053/01235095.v8.n30.2022.13577

Ricoeur, Paul. (1988). «La identidad narrativa». La narration. Quand 
le récit devient communication. Ginebra: Labor, 287-300. https://
textosontologia.files.wordpress.com/2012/09/la-identidad-narrativa-paul-
ricoeur.pdf

Ricoeur, Paul. (2002). De los textos a la acción. México D.f.: Fondo de 
Cultura Económica.

Stangneth, Bettina. (2014). Eichmann Before Jerusalem: The Unexamined 
Life of a Mass Murderer. London: The Bodley Head

Stevens, Bernard. (1985). Action et narrativité chez Paul Ricoeur 
et Hannah Arendt. Études Phénoménologiques, 2. http://hdl.handle.
net/2078.1/102371

Wellmer, Albrecht. (2018). «Hannah Arendt sobre el juicio: la 
doctrina no escrita de la razón» en Hannah Arendt. El orgullo del pensar. 
Barcelona: Gedisa.

María Camila Sanabria Cucalón: Doctora en Filosofía por la 
Universidad Pontificia Bolivariana. Profesora del Departamento de 
Humanidades de la Pontificia Universidad Javeriana, Cali e investigadora 
del Grupo De Humanitate (Minciencias). ORCID: 0000-0001-5506-4106

Publicaciones recientes: Sanabria Cucalón, M. C.; Díez Fischer, F. M. 
& García Castro, J. F. (2025). Espectador y conciencia de mundo. Una 
aproximación a la concepción arendtiana de banalidad del mal desde la 
característica del «alejamiento de la realidad». Tópicos, revista de filosofía 
de Santa Fe n°47, e0120. Sanabria Cucalón, María Camila. (2022). 
«Narración: empatía y comprensión. Una aproximación a la importancia 
del testimonio desde la filosofía de Hannah Arendt». Protrepsis, Año 12, 
Número 23. Líneas de investigación: Ética y Fenomenología.

Correo: maria.sanabria@javerianacali.edu.co



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Conciencia moral y coherencia entre el dos-en-uno 81

Francisco Martín Díez Fischer: Doctor en Filosofía por la 
Universidad de Buenos Aires. Se desempeña como investigador del 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). 
Es docente de grado y posgrado en diversas Universidades de Argentina 
(UNSAM, UCA, Austral) y docente invitado en Universidades de 
Latinoamérica (UPS, UPB, UFSC). ORCID: 0000-0002-2633-0054

Publicaciones recientes: «La política cuestionada. Hans Georg Gadamer 
y el arte de la pregunta», Miño y Dávila, 2024, ISBN 978-84-19830-83-
8; «Hermenéutica de los órganos», Revista de Oriente y Occidente, Vol. 22 
Núm. 1/2 (2025), pp. 1-24. Líneas de investigación: Hermenéutica háptica y 
fenomenología del tacto.

Correo: franciscodiez@uca.edu.ar

Juan Fernando García Castro: Doctor en Filosofía por la Universidad 
Pontificia Bolivariana (UPB). Docente-investigador de la Facultad de 
Filosofía de la Escuela de Teología, Filosofía y Humanidades (ETFH) de 
la UPB. Integrante del grupo de investigación Epimeleia de la ETFH. 
ORCID: 0000-0002-2823-5923

Publicaciones recientes: Estrada Jaramillo, L. M., & Garcia Castro, J. 
F. (2025). Infancias y buen vivir: prácticas de cuidado y de resistencia en 
comunidades indigenas en Colombia. Saberes y Prácticas, 10(1), 1-12. 
Estrada Jaramillo, L. M., Garcia Castro, J. F., & Carmona Aranzazu, I. 
D. (2024). El cuidado de sí de los jóvenes: revisión sistemática con miras 
a su reconocimiento como sujetos sociales y políticos. Precedente. Revista 
Jurídica, (25), 17-42. Línea de investigación: Hermenéutica, estética y 
lenguajes del Grupo de Investigación Epimeleia (UPB). 

Correo: juanf.garcia@upb.edu.co  




