
Las figuras de Robinson. El mito del 
individuo, del siglo XVII al siglo XXI 
(Defoe, Marx, Tournier y Deleuze)

The figures of Robinson. The Myth of the Individual, from 
the XVIIth Century to the XXIth Century (Defoe, Marx, 

Tournier and Deleuze)

Julián Ferreyra
Universidad de Buenos Aires | Argentina

Fecha de envío: 07/11/2024 |  Fecha de aceptación: 04/09/2025  |  DOI: 10.24310/crf.17.2.2025.20657

 

ISSN: 1889-6855 ISSN-e: 1989-3787 DL.: PM 1131-2009 
Asociación para la promoción de la Filosofía y la Cultura en 

Málaga (FICUM) y UMA Editorial

Resumen Este artículo se propone determinar en qué consiste nuestro 
individualismo contemporáneo a partir de las diferentes 
figuras del mito de Robinson. Con tal fin, se pone en serie 
la novela original de Daniel Defoe, su recepción temprana 
y las robinsonadas que allí leyó Karl Marx con la versión de 
Michel Tournier, la interpretación de la misma que realiza 
Gilles Deleuze en el artículo «Tournier, o el mundo sin 
otro» y la resignificación que ésta toma si se considera el 
conjunto de la obra del filósofo francés (principalmente 
su teoría de la Idea de Diferencia y repetición, las formas 
de socius de El anti-Edipo, las haecceidades con sus 
determinaciones de la superficie —longitud y latitud— de 
Mil mesetas). Encontraremos que, en lugar de un mundo 
sin autrui (es decir, el otro como estructura trascedental), 

Claridades. Revista de filosofía
vol. 17 | núm. 2 | 2025 | páginas 229-264



230 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Introducción

E l mito de Robinson, tal como impregna nuestra cultura, parece 
transparente1. Sin embargo, el individuo «solo y aislado», librado 
a sus propios recursos e ingenio, es extremadamente opaco: oculta 
una multiplicidad de figuras e implica una cierta relación con el 

1. Watt considera a Robinson Crusoe como uno de los cuatro mitos del individualismo 
moderno (junto con Don Quijote, Fausto y Don Juan): «[la definición de mito con la que 

Abstract This paper seeks to explore the traits of modern individualism 
through the different figures of the Robinson myth. To do 
this, we will examine Daniel Defoe’s original novel, how it 
was received initially, and the «robinsonades« that Karl Marx 
criticized. We will also look at Michel Tournier’s adaptation 
of the story and Gilles Deleuze’s insights in his article 
«Tournier, or the world without others.» Additionally, we 
will analyze Deleuze’s broader philosophical work, especially 
the notion of Idea in Difference and Repetition, the forms 
of socius of The Anti-Oedipus and the haecceities with their 
determination of the surface —longitude and latitude— 
in A Thousand Plateaus. Our goal is to demonstrate that 
instead of a world without others, Tournier and Deleuze 
offer a new understanding of «the other,« leading to a fresh 
view of social relationships which precede ontologically the 
individuals that compose them.

Keywords Robinson; individualism; autrui; isolation; social 
relations; surface.

Palabras clave Robinson; individualismo; autrui; aislamiento; relaciones 
sociales; superficie.

Tournier y Deleuze permiten pensar una nueva figura 
del otro, para una nueva configuración de las relaciones 
sociales que preceden ontológicamente a los individuos 
que las componen.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 231

otro, que también es múltiple, variada, y pluridimensional —un otro a 
veces empírico, a veces trascendental, que a veces fija nuestra identidad, 
otras la transforma o amenaza—. Con el objetivo de determinar mejor 
en qué consiste nuestro individualismo contemporáneo, en estas páginas 
exploraremos este mito, poniendo en serie la novela original de Daniel 
Defoe, su recepción temprana y las robinsonadas que allí leyó Karl Marx 
con la versión de Michel Tournier, la interpretación de la misma que 
realiza Gilles Deleuze en el artículo «Tournier, o el mundo sin otro» y 
la resignificación que ésta toma si se considera el conjunto de la obra 
del filósofo francés (principalmente su teoría de la Idea de Diferencia y 
repetición, las formas de socius de El anti-Edipo, las haecceidades con sus 
determinaciones de la superficie —longitud y latitud— de Mil mesetas).
El disparador de la problematización son las robinsonadas del siglo XVIII 
que  Marx denunciaba en el siglo XIX:

Individuos que producen en sociedad, o sea la producción de los 
individuos socialmente determinada: este es naturalmente el punto de 
partida. El cazador o el pescador solos y aislados, con los que comienzan 
Smith y Ricardo, pertenecen a las imaginaciones desprovistas de fantasía 
del siglo XVIII. Robinsonadas (Marx, 1971: 3, traducción modificada)2.

En esas líneas que abren los Grundrisse encontramos las principales 
facetas del problema: la historicidad (del siglo XVIII), el desdoblamiento 
entre Robinson y las robinsonadas, y la tensión entre individuo y sociedad, 
incluso en una perspectiva donde «individuos viviendo en sociedad» es 
naturalmente el punto de partida. La apuesta de estas páginas es mostrar 
la vigencia de estas coordenadas en nuestra sociedad contemporánea, y 
también las mutaciones que ha tenido lugar entre la época de Marx y la 
nuestra. Para ello, cruzaremos el camino de Marx con el de Deleuze, y el 

trabajo es] una historia tradicional que es conocida de manera excepcionalmente amplia 
a través de una cultura […] que encarna o simboliza alguno de los valores básicos de una 
sociedad» (Watt, 1996: xvi).
2. Iacono, si bien se alinea con Marx en considerar a Adam Smith en la línea de las 
«robinsonadas», marca también algunos matices: «Smith introduce un elemento de gran 
relevancia, que contradice su «robinsonismo»: las consecuencias de las acciones de los 
hombres van más allá de sus intenciones conscientes y están sujetas a leyes autónomas que 
son independientes de los cálculos individuales. La sociedad y en particular la sociedad 
económica […] presenta reglas extra-individuales que no corresponden a la voluntad de 
los individuos singulares» (2020: 101).



232 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

del Robinson original con la reescritura de Tournier. Cuando el filósofo 
francés se pregunta «¿Qué es una robinsonada? El mundo sin Autrui» 
(Deleuze, 1969: 370) está ya en otro marco teórico que el autor de El 
Capital, en otra concepción de la época: ya no se trata de individuos solos 
y aislados sino de un mundo donde no existe un otro trascendental. Tal es 
la historicidad de Robinson: del siglo XVIII, al XIX, al XX y finalmente 
nuestro siglo XXI, el mito se resignifica. No es la misma cultura, no son los 
mismos valores básicos.Este desplazamiento epocal y estas mutaciones en 
el sentido del mito no son tomadas en cuenta en el fino y extenso estudio 
del Robinson de Crusoe realizado por Jacques Derrida en el marco de 
la segunda parte de su seminario sobre La bestia y el soberano. Derrida 
supone —como veremos en el segundo apartado— la persistencia en el 
siglo XX de ciertas características del individuo de los siglos XVIII-XIX, 
en general atribuibles a la modernidad y al «sujeto moderno»: primacía 
del Cogito cartesiano y finitud. Deleuze explícitamente piensa que a 
mediados del siglo XX hay un corte epistémico y social, que provoca que 
los rasgos que son centrales para Derrida (con su herencia heideggeriana) 
se difuminen. En efecto, en sus escritos de la década  de los ochenta 
(tanto en los estudios sobre cine como en su trabajo sobre Foucault y en la 
«Posdata a las sociedades de control»), Deleuze señala un clivaje luego de 
la Segunda Guerra Mundial. En el esquema foucaultiano, implicaría un 
pasaje de la episteme3 moderna (caracterizada por las fuerzas de la finitud 
y la figura del Hombre) a la contemporánea (donde el Hombre se borra 
en favor de una nueva figura, y la precariedad releva a la finitud como 
fuerza constitutiva) (Deleuze, 1986: 131-141). La episteme que surge tras 
la «muerte del hombre» apenas es esbozada por Deleuze y Foucault, y 
sin embargo tiene un impacto radical en el individuo contemporáneo 
(nuestro Robinson, con su cultura y sus valores); eso es lo que se trata de 
profundizar aquí.

3. Foucault llama episteme a la región media entre los códigos de una cultura (su lenguaje, 
esquemas perceptivos, técnicas y valores) y las teorías científicas y filosóficas (Foucault, 
1966: 11-12). Esta episteme es lo que hace posible que haya un orden. Veremos que la 
novela original de Defoe pertenece a la episteme clásica (forma-Dios), la lectura de Marx a 
la moderna (forma-Hombre) y las de Tournier y Deleuze a la que nos es contemporánea 
(forma-ultrahombre).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 233

También podemos observar en Marx el desdoblamiento entre Robinson 
y las robinsonadas4. En efecto, las robinsonadas del siglo XVIII no son 
las de Defoe. Sobre esto hay alto consenso en los especialistas sobre el 
novelista inglés (Prawler, 1978; Watt, 1996; Novak, 1963; Rogers, 1979). 
Ver en Robinson un «cazador o pescador solo o aislado» implica una 
lectura recortada y sesgada de la novela de 1719 (mostraremos que Marx es 
plenamente consciente de ello). El ejemplo paradigmático es Jean-Jacques 
Rousseau quien, como veremos, cuando señala en su Emilio que es la única 
novela que su estudiante debería leer, deja de lado todo lo que Robinson 
debe a la sociedad respecto a la cual se encuentra, temporalmente, aislado. 
En la novela de Defoe, en cambio, los restos del naufragio son clave en su 
supervivencia y cargan con un alto grado de desarrollo de las relaciones 
sociales: herramientas, armas, materias confeccionadas, y tres ejemplares 
de la Biblia. La presencia de la palabra de Dios pone al Robinson de Defoe 
más cerca de Hobbes que de Smith5, y a su laborioso y protestante hombre 
solo y aislado más cerca de una criatura temerosa, frágil y bruta que del 
superpoderoso «sujeto moderno» o la superstición metafísica del átomo 
que es la base de toda la construcción social.

A este primer desdoblamiento (el Robinson de las robinsonadas y el 
de Defoe) debemos sumar el que aparece entre los siglos XVIII y XIX, 
entre el capitalismo incipiente y el industrial de la época de Marx; ya no se 
trata de Dios y las herramientas, sino de las máquinas y la forma del valor 
vinculada con el intercambio de mercancías (volveremos sobre la aparición 
de las robinsonadas en el apartado sobre el fetichismo de la mercancía en 
El Capital, en otro rol del que ocupan en los Grundrisse). De la misma 
manera, mostraremos que Tournier no nos presenta un «mundo sin otro» 
(como indica el título del artículo que le dedica Deleuze), y que ese «mundo 

4. Más allá del uso que Marx hace del término, las «robinsonadas» son imitaciones de 
la novela de Defoe que empezaron a aparecer a los pocos años de su publicación. La 
más famosa es de 1720: Los viajes, peligrosas aventuras y escapes inminentes del capitán 
Richard Falconer, atribuida a W. R. Chetwood. Habrá también Crusoes suizos, franceses, 
alemanes, españoles, etc. El detalle de las diferentes robinsonadas puede encontrarse en 
Rogers (1996: 12-13) y Roberts (1995: ix-x).
5. Iacono argumenta a favor de poner a Smith y a Hobbes en la misma línea de pensamiento 
individualista, con la sola diferencia que, en Smith «a través de la división del trabajo, 
se reconstituye una condición de equidad que, a diferencia del modelo de Hobbes, no 
produce guerra sino progreso» (2020: 106).



234 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

sin otro» es una mera robinsonada. Estamos allí ante otro desdoblamiento 
que encontraría su tercera figura en el modo en que Deleuze concibe la 
fase actual del capitalismo: no ya un capitalismo de la finitud sino un 
capitalismo de la precariedad (en la estela, nuevamente, de la lectura que 
en 1986 Deleuze propone de Las palabras y las cosas de Foucault).

Esto nos da, en total, seis figuras de Robinson: 1) el Robinson de Defoe; 
2) el Robinson de las robinsonadas del siglo XVIII; 3) el Robinson de El 
Capital; 4) el Robinson de Tournier; 5) el Robinson de las robinsonadas 
de los siglos XX y XXI; 6) el Robinson de la precariedad.  En ese sentido, 
si las robinsonadas del siglo XVIII han permitido apuntalar el mito del 
individuo funcional a la primera etapa del capitalismo (o, inversamente, 
que el surgimiento del individuo moderno en el seno del capitalismo 
naciente ha transformado a Robinson Crusoe en uno de sus mitos 
constitutivos), las del siglo XX han permitido sostener un individuo apto 
a las precarias relaciones sociales de nuestra época. Debajo de este mito, 
debemos develar entonces de qué manera el capitalismo contemporáneo 
produce un individuo que necesita pensarse a sí mismo como sin autrui. 
El capitalismo es un océano, y la isla en la que nos encierra no es siempre 
la misma.

Tomamos como marco conceptual las categorías que Deleuze recupera 
de Foucault: una época clásica que llega hasta principios del siglo XIX, 
una época moderna que se extienda hasta la mitad del siglo XX y una 
época «posmoderna» que llega hasta nuestros días. Defoe y las robisonadas 
que se construyeron a partir de él se ubican plenamente en la época 
clásica (forma-Dios), Marx en la época moderna (forma-Hombre, y a ella 
restringe Derrida su lectura de nuestro mito) y Tournier en la posmoderna 
(forma-ultrahombre) (Deleuze 1986: 131-141). El primer ordenamiento 
encuentra un sólido apoyo bibliográfico en la literatura sobre Robinson, 
especialmente en Novak (1963) y Watt (1996); ambos destacan el rol 
central de Dios, su palabra, su Providencia y las leyes naturales que de 
ellos derivan en la novela de Defoe. El segundo es identificable en Marx 
y Derrida: hay un Robinson del siglo XIX que es moderno en sentido 
foucaultiano (busca su sentido en la profundidad y se constituye a partir de 
su propia finitud). El tercero es el aporte principal de estas páginas: pensar 
los individuos que somos, que creemos ser y que estamos deviniendo. 
Estamos perdiendo nuestra humanidad bajo los embates del capitalismo 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 235

(se quiebran la temporalidad, la objetividad, la subjetividad y los vínculos 
con los otros), creemos que podemos existir sin el otro (el mito libertario), 
estamos deviniendo nómades que tratan de habitar el desierto de las 
estepas capitalistas que, para bien o para mal, nos toca vivir (la isla como 
lo habitable en medio del desierto marítimo). Creemos que, si bien se ha 
leído a Deleuze en clave apologética de nuestras subjetividades quebradas 
y nómadas, su principal impacto es la capacidad de pensar las formas de 
habitar la precariedad de lo concreto.

I. La época clásica de Robinson y las robinsonadas

«Para considerar nuevas formas de individualimo, el primer paso puede 
ser investigar y criticar las antiguas» (Iacono, 2020: 35).

Las robinsonadas del siglo XVIII no son las de la novela de Defoe, 
sino que implican un recorte sesgado por cierta concepción del individuo 
y su relación con el todo social. Sobre esto, hay acuerdo entre los 
especialistas sobre el escritor inglés6. Un hito clave en la popularización 
de las robinsonadas es Rousseau, quien en el Emilio, publicado en 1762, 
le dedica un célebre pasaje a Robinson Crusoe, al cual postula como el 
primer libro (y durante largo tiempo el único) que Emilio debería leer 
(Rousseau, 1966: 238-239). Allí vemos, por una parte, que no se trata de 
todo el libro, sino un fragmento (como Rousseau mismo admite), que va 
desde el naufragio de Robinson en Desesperación hasta el descubrimiento 
de la fatídica huella humana en la playa (que desata fuerte episodios 
de paranoia, encierro y misticismo y pone en jaque la laboriosidad del 
náufrago; esta huella también es borrada por las robinsonadas). Pero no 
sólo ello: también implica ignorar los recursos que Robinson rescata del 
barco hundido y que tienen la marca de la producción social de su época. 
La versión de la historia de Robinson de Campe justamente expresa este 

6. «La novela de Defoe (a diferencia de la adaptación de J. H. Campe para los lectores 
alemanes) de ninguna manera muestra, ni pretende mostrar, que la producción material 
comienza con los individuos aislados o que su héroe epónimo está alguna vez en un puro 
«estado de naturaleza». […] Defoe es totalmente consciente, y hace que su héroe sea 
consciente, de cuánto le debe Crusoe a los implementos, materiales, y habilidades que ha 
rescatado desde el altamente desarrollado mundo social del siglo XVIII» (Prawer, 1978: 
274). Sobre este punto, ver también Lazarus y Aguirre (2024: 53) e Iacono (2020: 17-19). 
Incluso Marx es consciente de esta diferencia: «Marx ataca el mito de Robinson Crusoe, y 
no el libro mismo» (Prawer, 1978: 274).



236 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

recorte y este sesgo7. Lo que impulsa la necesidad de reversionar la novela 
(y que ha sido, a mi entender, más importante en la constitución del mito 
de Robinson, en la idea de sentido común de su historia, que la novela 
propiamente dicha) es sostener la idea del individuo solo y aislado, que 
con su propio ingenio y esfuerzo logra construir un mundo con todas las 
comodidades y producciones del mundo social tal como lo conocemos, o 
similar a él8.

Robinson Crusoe en su isla, solo, desprovisto de la asistencia de sus 
semejantes y de lo instrumentos de todas las artes, ocupándose sin embargo 
de su propia subsistencia, y de su conservación, procurándose incluso una 
suerte de bienestar […]: es a partir de este estado que se debe apreciar todos 
los demás. El medio más seguro para elevarse por encima de los prejuicios y 
ordenar los juicios sobre las relaciones verdaderas de las cosas es ponerse en 
el lugar del hombre aislado, y juzgar todo como este hombre debe juzgarlo 
él mismo, a partir de su propia utilidad (Rousseau, 1966: 239).

Robinson debe estar solo, carecer de la asistencia de sus semejantes y 
de todo tipo de instrumentos para efectivamente ser la piedra angular, el 
punto de partida a partir de lo cual se construye el todo social. Y el criterio 
es la propia utilidad. El resultado es «una suerte de bienestar» (veremos que 
en la novela de Defoe no hay tal bienestar, sino un profundo y constante 
sufrimiento, expresado particularmente en la paranoia que el recorte 
roussauniano elide). Tal será el mito fundamental del individualismo, que 
persiste hasta nuestros días.

7. Entre las robinsonadas, la que más se aproxima según Rogers al recorte de Rousseau es 
la de de Joachim Hendrik Campe, El Robinson de los jóvenes: «hace naufragar a Crusoe sin 
ninguna herramienta o utensilio, y recorta la historia para que provea un mensaje moral 
para las personas jóvenes. En el siglo XVIII, Crusoe no se había transformado todavía en 
un clásico para niños: algunos guardianes de lo público sentían ansiedad respecto a su 
ortodoxia religiosa. Pero Campe era inofensivo para los niños de casi todas las escuelas 
de pensamiento moral y educativo: de allí su aceptabilidad universal (unas 120 ediciones 
hasta 1900)» (Rogers, 1996: 13-14). Posterior al Emilio, la versión de Campe contribuyó 
a difundir el recorte textual e ideológico de Rousseau.
8. Watt señala la importancia de esta sección del libro en la constitución del mito 
robinsoniano del individuo moderno: «Las mismas etapas de la historia humana están 
ejemplificadas en cómo se las arregla Robinson con la comida, las herramientas y los 
muebles. Crusoe comienza como un recolector, un cazador y un pescador; pero luego 
pasa al pastoreo, y finalmente a la agricultura» (1996: 152).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 237

Tales robinsonadas son las que Marx disputa: «Cuanto más lejos 
nos remontamos en la historia, tanto más aparece el individuo —y por 
consiguiente también el individuo productor— como dependiente y 
formando parte de un todo mayor» (Marx, 1971: 3). La dependencia del 
individuo productor respecto al todo mayor es elocuente en Defoe, y el 
libro, la primera novela a propiamente hablar de la historia de la literatura9, 
está plagado de referencias a la misma (Iacono, 2020: 18-19). Lo primero 
que hace Robinson (antes de actos que a todas luces deberían precederle, 
como cerciorarse si está en una isla o el continente, y si, revelado el carácter 
insultar de su naufragio, ésta está habitada o no) es rescatar todo lo posible 
del barco naufragado. De allí obtiene armas, herramientas, granos, papel, 
tinta, ropa, tela y todo tipos de productos del «todo mayor»10. Además, 
por supuesto, de tres ejemplares de la Biblia (que sólo podían estar en un 
barco merced a la reciente masificación de la imprenta). Así, sus semejantes 
no lo asisten, al principio, directamente, pero sí lo hacen indirectamente 
(luego vendrán los personajes que aparecen en la extensa sección de la 
novela que el recorte de Rousseau deja afuera). Robinson mismo, como 
bien señala James Joyce en otra de las piezas célebres de la recepción de 
la novela, es un producto tipo de la sociedad inglesa de la época, signada 
por su expansión colonial11. Esto restringiéndonos al recorte de la novela 
propuesto por Rousseau.

9. «Robinson Crusoe es sin duda la primera novela en el sentido en que es la primera narra-
tiva ficcional en la cual las actividades cotidianas de una persona común son el centro de 
una atención literaria continua» (Watt, 1957: 82).
10. Esto no quita la laboriosidad y persistencia de Robinson. Sobre su «considerable en-
ergía», y los diferentes marcos teóricos a los que remite, cfr. Rogers (1979: 83-85).
11. «El verdadero símbolo de la conquista británica es Robinson Crusoe el cual, náufrago 
en una isla solitaria, con en el bolsillo un cuchillo y una pipa se convierte en arquitecto, 
carpintero, afilador, astrónomo, tahonero, constructor naval, alfarero, bastero, agricultor, 
sastre, sombrerero y clérigo. Él es el verdadero prototipo del colonizador británico como 
Viernes (el fiel salvaje que llega allí en un día infausto) es el símbolo de las razas sometidas. 
Toda el alma anglosajona está en Crusoe: la independencia viril, la crueldad inconsciente, 
la persistencia, la inteligencia tarda pero eficaz, la apatía sexual, la religiosidad práctica y 
bien ponderada, la taciturnidad calculadora» (Joyce, 2016: 361-362). Sobre la relación 
asimétrica entre Robinson y Viernes y cómo ésta dominación es esencial a la concepción 
del individuo moderno, ver Iacono (2020: 22-35). Sobre las críticas de Marx al aspecto 
colonial del capital, en relación con la relación entre Robinson y Viernes, ver Lazarus y 
Aguirre (2024: 52).



238 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

De hecho, la novela dedica largas páginas a las aventuras previas 
al naufragio, y a cómo su relación con los otros está vinculada con los 
acontecimientos que desembocan en su fatídica llegada a la isla (y las 
condiciones específicas del colonialismo: Robinson está viajando hacia 
África para traficar esclavos para su plantación de caña en Brasil cuando 
el naufragio acontece). Y luego de la etapa de laboriosidad y estriaje12 de 
la isla, una larga serie humana vendrá a ocupar el extenso tramo final de la 
novela: la huella humana en la playa que desata su paranoia (el otro como 
amenaza), los conflictos reales e imaginarios con las tribus caníbales de la 
costa de Venezuela, la aparición de Viernes, el padre de Viernes y un grupo 
de europeos que también han naufragado, la alianza con la tripulación del 
barco que finalmente lo rescatará y su enfrentamiento con los amotinados 
que lo controlaban, su alianza con el capitán de ese mismo barco… y todos 
sus compañeros de aventuras terrestres una vez en Portugal, especialmente 
su viaje hacia Inglaterra atravesando Francia —con la tortura al oso gigante 
llevada a cabo por Viernes, y la luchas contra la manada de lobos—. El 
náufrago no está tan aislado como el mito ha hecho creer de manera 
extremadamente amplia. La prueba mayor es que desde la isla se ve la costa 
de Venezuela: la mirada lo pone ya en contacto con el mundo del cual está 
supuestamente separado de manera absoluta. En suma: toda la narración 
que rodea la pequeña isla textual seleccionada por Rousseau remite al «todo 
mayor» que Defoe estaba lejos de ignorar13. Incluso como ausencia: lejos 
de ser un hombre natural, feliz y despreocupado, el relato de Robinson 
está atravesado por relámpagos de la terrible infelicidad que lo embebe y 
lo lleva incluso a desear la muerte que ponga «un final de una vez a todo 
este sufrimiento» (Defoe, 1995: 151). La isla es bautizada por Robinson, 
después de todo, Desesperación14.

12. Volveremos sobre este término técnico de Deleuze y Guattari en la última sección.
13. Es cierto que los otros no aparecen, a diferencia de lo que pasará en la versión de 
Tournier, como auténticos otros, y están siempre en función de la utilidad individual 
de Robinson. «Crusoe tiende a juzgar a sus amigos y conocidos no como personas en sí 
mismas, sino como objetos que puede usar para su beneficio personal» (Watt 1996: 167).
14. Hammond no coincide con esta lectura; considera en cambio que Robinson es «fun-
damentalmente un hombre feliz» durante su estadía en la isla (1993: 72). Hammond se 
apoya sin embargo en las indicaciones explícitas de Robinson en su diario, sin tomar en 
cuenta el deterioro emocional que está implícito y, sobre todo, sus episodios paranoicos.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 239

La huella que Rousseau borra en su recorte es la de un pie humano 
que Robinson encuentra un día en la arena. A partir de entonces el estado 
de naturaleza del náufrago, lejos de ser bucólico, se muestra como de 
constante amenaza por la posible presencia del otro: «puramente por la 
aprehensión producida por la huella del pie de un hombre que había visto; 
[…] como podría imaginar cualquiera que haya en la trampa constante 
del miedo del hombre» (Defoe, 1995: 125). Se interrumpen de inmediato 
los trabajos y las rutinas. Estamos de pronto más cerca de Hobbes y de 
Spinoza que de Locke. Pero no tan de pronto, en tanto Robinson siempre 
está pendiente de la voluntad de Dios y su manifestación tanto a través 
de hechos sobrenaturales como en las leyes naturales15, perteneciendo 
plenamente a la episteme clásica, esto es, la época regida, en la clasificación 
que Deleuze toma de Foucault, por la forma-Dios (Deleuze, 1986: 133).

II. Siglo XIX: soledad y finitud, entre Marx, 
Foucault y Derrida

Cuando Marx contempla las robinsonadas del siglo XVIII, está plenamente 
parado en el siglo XIX. Desde ese punto de vista, el capitalismo se 
encuentra en pleno desarrollo, con la mercancía como la base del ser social. 
Allí es donde aparece «la idea del individuo aislado». Señala Marx justo a 
continuación de la cita del inicio de los Grundrisse que reprodujimos al 
inicio de estas páginas:

Solamente al llegar el siglo XVIII, con la «sociedad civil», las diferentes 
formas de conexión social aparecen ante el individuo como un simple 
medio para lograr sus fines privados, como una necesidad exterior. Pero 
la época que genera este punto de vista, esta idea del individuo aislado, es 
precisamente aquella en la cual las relaciones sociales (universales según 

15. Deleuze destaca la afinidad de Hobbes y Spinoza en su concepción del derecho natural: 
«Spinoza retoma toda esta concepción del derecho natural de Hobbes. […] Sobre este 
punto del derecho natural, él mismo declara atenerse, ser discípulo de Hobbes» (Deleuze, 
2008: 86). El spinozismo de Deleuze, veremos en el tramo final de este trabajo, es un 
spinozismo ateo que implica leyes naturales dependiendo de la inmanencia y la superficie, 
y no de la trascendencia y la altura. Sobre el rol de las leyes naturales en el pensamiento 
de Defoe, cfr. Novak, 1963: «la Providencia de Defoe actúa completamente a través de la 
naturaleza y es casi siempre indistinguible de la naturaleza» (6). Novak también señala la 
influencia de Hobbes en Defoe (15). Iacono muestra que, lejos de oponerse, la obediencia 
a las leyes naturales y el individuo aislado se complementan (2020: 41).



240 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

este punto de vista) han llegado al más alto grado de desarrollo alcanzado 
hasta el presente (Marx, 1971: 3-4, traducción modificada).

Las robinsonadas postulan un individuo solo y aislado que no se 
condice con la realidad. Es un punto de vista generado por el más alto 
grado de desarrollo de las relaciones sociales que, de acuerdo Marx 
caracteriza su presente. ¿De qué manera tiene lugar tal génesis? ¿Cuáles son 
sus condiciones de posibilidad? Las del capitalismo del siglo XIX. Por lo 
tanto, no es extraño encontrar la clave del mito de Robinson en esa época 
en El Capital. Allí Marx recurre, nuevamente, al término «robinsonadas». 
Se trata del aparatado sobre el fetichismo de la mercancía (Marx, 1975: 
87-102)16. Allí no se trata de refutar la creencia en el cazador o pescador 
solo y aislado como base de la sociedad, sino de explicar por qué, en las 
condiciones de la isla desierta —más allá de que Robinson cuente con los 
restos del naufragio—, no existe «fetichismo»; esa mistificación también 
depende del mayor grado de desarrollo de las relaciones sociales alcanzado 
hasta el momento. No hay, dirá Marx, capitalismo en Desesperación; pero, 
curiosamente, si seguimos su razonamiento descubrimos que el capitalismo 
hace de nosotros náufragos en islas desiertas merced al fetichismo de la 
mercancía, dándole un nuevo sentido al mito que estamos estudiando.

El «carácter místico de la mercancía» (Marx, 1975: 87) y el «mito de 
Robinson» se dan la mano a través de las oscuras páginas que cierran el 
primer capítulo de El Capital. Allí, Marx recurre a una serie de ejemplos 
para ilustrar en qué consiste el fetichismo de la mercancía, y uno de ellos 
es el de Robinson. Señala entonces que en la relación del náufrago con 
las cosas están contenidas «todas las determinaciones esenciales del valor» 
(Marx, 1975: 94, yo subrayo). Sin embargo, y justamente ese es el punto 
de este ejemplo de Marx, el «carácter místico» de la mercancía (es decir, 
su fetichismo) no proviene de esos contenidos de las determinaciones de 
valor: «El carácter místico de la mercancía no deriva, por tanto, de su 
valor de uso. Tampoco proviene del contenido de las determinaciones de 
valor» (Marx, 1975: 87). En efecto, Robinson tiene todo, hace todo:

16. Tanto Lazarus y Aguirre (2024: 56-60) como Iacono (2020: 39-40) observan el 
mismo desplazamiento entre el rol de las robinsonadas en los Grundrisse y de Robinson 
en El Capital, y ofrecen una discusión más detallada del fetichismo de la mercancía yen 
relación con el mito de Robinson.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 241

Como la economía política es afecta a las robinsonadas, hagamos 
primeramente que Robinson comparezca en su isla. Frugal, como lo es ya 
de condición, tiene sin embargo que satisfacer diversas necesidades y, por 
tanto, ejecutar trabajos útiles de variada índole: fabricar herramientas, hacer 
muebles, domesticar llamas, pescar, cazar, etcétera […]. Pese a la diversidad 
de funciones productivas sabe que no son más que distintas formas de 
actuación del mismo Robinson, es decir, nada más que diferentes modos 
de trabajo humano (Marx, 1975:  93).

Robinson se hace cargo de producir todos los contenidos del valor, y sus 
productos contienen sin duda su trabajo abstracto, e incluso están medidos 
en tiempo. Sin embargo, dice Marx, no hay fetichismo. La ausencia de 
fetichismo en Robinson nos interesa especialmente por el contraste que 
establece. Efectivamente, Marx está hablando aquí de Robinson y no de 
las robinsonadas a las que refería en los Grundrisse. El personaje de Defoe 
está solo y aislado en la isla y, a pesar de que cuenta con los restos del 
naufragio («del naufragio ha salvado el reloj, libro mayor, tinta y pluma», 
Marx, 1975: 94), no cuenta con algo esencial (que encierra la esencia de la 
mercancía y que hace posible el fetichismo). ¿Qué es eso esencial? ¿Por 
qué no hay fetichismo? Porque las relaciones entre Robinson y las cosas 
son «sencillas y transparentes» (94), como lo son en la mercancía como 
la forma más general y menos evolucionada de la producción burguesa; 
esto hace «relativamente fácil penetrarla como revelando su carácter de 
fetiche» (101). Sin embargo, cuando aparece el dinero (el oro y la plata) 
y más aún «cuando se trata del capital», se desvanece la sencillez, y el 
fetichismo se oculta más allá de lo concebible. Ahora bien, ¿en qué consiste 
la complicación y opacidad de la relación entre nosotros y las cosas que 
caracteriza al fetichismo y, por tanto, al capitalismo donde este alcanza su 
mayor desarrollo? En que la relación social se presenta como una relación 
«entre los objetos, existente al margen de los productores» (88)17, cuando en 
realidad se trata de una relación entre los hombres. El fetichismo es «la forma 
fantasmagórica de una relación entre cosas» (89).

17. Lazarus y Aguirre se detienen más en otra de las condiciones del fetichismo: la 
igualación de los trabajos abstractos a través del intercambio. «El trabajo ejecutado de 
forma privada debe de adquirir la forma social históricamente específica que iguala los 
actos de trabajo abstracto a través del intercambio de equivalentes» (2024: 59).



242 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Y justamente allí aparece, como contracara, el individuo solo y aislado 
a partir del cual la teoría liberal intentará fundar la economía (de allí las 
robinsonadas). La ficción del individuo «solo» es producto de condiciones 
sociales donde las mercancías parecen intercambiarse entre sí: el océano 
de mercancías nos arroja a la isla de nuestra subjetividad. Las relaciones 
humanas han desaparecido. Los hombres del siglo XIX son todos Robinson, 
aislados en sus islas desiertas, rodeados por un océano infinito de mercancías 
«dotadas de vida propia y en relación unas con otras» (Marx, 1975: 89) 
que los separan de los otros hombres cuando deberían conectarlos. En ese 
sentido, «la soledad de Robinson Crusoe es un símbolo de la alienación 
social en la “sociedad civil” del siglo XIX» (Prawler, 1978: 276).

La ilusión del individuo no lo hace menos real en las condiciones 
capitalistas. Tales son las condiciones de la existencia humana cuando Marx 
escribe El Capital. Que, de acuerdo a Foucault, pertenece plenamente a la 
«episteme moderna»: «el marxismo está en el pensamiento del siglo XIX 
como un pez en el agua» (Foucault, 1966: 274). Durante el siglo XIX y parte 
del siglo XX, los códigos de nuestra cultura (que determinan lo que somos 
capaces de percibir, valorar, intercambiar) y las teorías científicas y filosóficas 
de la época están marcados según Las palabras y las cosas por esta episteme, 
en la cual la figura del Hombre emerge y una de cuyas características es la 
finitud. Es lo que Deleuze llamará la forma-Hombre (Deleuze, 1986: 135). 
Esta episteme «moderna» está para Foucault caracterizada por las fuerzas de 
la finitud: trabajo, vida y lenguaje (1966: 324). El filósofo francés remite 
al pensamiento de Marx cuando analiza puntualmente el «trabajo», que en 
nuestro análisis muestra esta singular cara: como aquello que se recubre 
necesariamente de la pátina de fetichismo y que hace que las relaciones 
humanas aparezcan como relaciones entre objetos. Justamente en este 
océano de mercancías se hace elocuente cómo las fuerzas de la finitud se 
repliegan en la profundidad de lo humano: el individuo y su soledad.

Ocurre que las fuerzas de la finitud reclaman la finitud propia del 
hombre:  «todas esas formas positivas donde el hombre puede aprender que 
es finito sólo le son dadas sobre el fondo de su propia finitud» (Foucault, 
1966: 325). Allí es donde aparece la necesidad de postular una «subjetividad 
humana», un supuesto sub-jectum como figura desdoblada del desarrollo 
del cúmulo de mercancías: de allí la pregnancia durante la época moderna 
del mito de Robinson en la isla. Esta posición se puede ver en el segundo 



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 243

seminario de Derrida sobre La bestia y el soberano, dedicado íntegramente 
a Robinson Crusoe18. Derrida considera que en todos los hitos del «corpus 
Robinson» que recorre a lo largo del seminario (Rousseau, Marx, Joyce, 
Wolf, Deleuze, Lacan)  es siempre el mismo Robinson; sin embargo, él 
no está pensando en el hombre natural de Rousseau, ni en el colonizador 
inglés que refleja la mentalidad del siglo XVIII de Joyce, sino en el «sujeto 
moderno» (que, desde la perspectiva foucaultiana, es la teoría filosófica 
montada sobre las fuerzas de la finitud que caracterizan al Hombre). No 
es por eso extraño que ponga en relación a Defoe con Heidegger, el gran 
pensador del subjectum y la finitud, y particularmente con el seminario 
de 1929-1930 sobre Mundo, soledad, finitud. Derrida ve «a todos estos 
Robinsones multiplicarse bajo nuestro ojos», del cogito cartesiano a «todos 
los subjetivismos e idealismos trascendentales» (Derrida, 2010: 280), pero 
todos se reducen a un «sujeto moderno» cuya característica es decir yo: 
«el que dice yo es Robinson, saber que el autos, ipse, la autobiografía es 
robinsoniana» (281). Pierde así los matices de la insularidad, ignora que 
no es lo mismo el interés y la necesidad que la fundación, olvida distinguir 
al hombre natural del que se alía con Dios. Desde la perspectiva de este 
artículo, la principal diferencia con el análisis Derrida es mostrar que la 
finitud dominaba los códigos de la cultura en el siglo XIX (y de la cual la 
filosofía trascendental es, en todo caso, uno de los peces que nadan en ese 
océano) pero no en el nuestro (elemento foucaultiano-deleuziano).

Dado que somos «hombres viviendo en sociedad», nuestro ser insular 
está marcado por las relaciones mercantiles del capitalismo de nuestra 
época, que son muy distintas a las que regían en el siglo XVII cartesiano, 
en el siglo XVIII de Defoe o en el siglo XIX de Marx. Justamente de pensar 

18. Allí Derrida realiza una detallada y aguda lectura del texto de Defoe, con especial 
énfasis en el hallazgo de una huella de pie humano en la playa («lo que aterroriza a 
Robinson es la huella posible de la presencia espectral de otro, de otro hombre en la isla», 
Derrida, 2010: 81), la ausencia de mujer y sexualidad («cuando digo hombre, quiero decir 
hombre, no solamente humanos, sino hombres sin mujeres y sin sexo», 91) y la relación 
entre lo humano y la animalidad. Llama la atención a raíz de esto último la ausencia de 
referencia por parte de Derrida a las escenas finales, con Robinson cruzando a pie los 
Apeninos, el enfrentamiento con la masiva manada de lobos (Defoe, 1995: 231-232) y la 
«diversión» de Viernes torturando al oso gigante (226-228). Cragnolini ofrece una aguda 
lectura de este seminario de Derrida, poniendo en relación la regularización de los modos 
de vida animal con los problemas político-sociales que nos son contemporáneos y una 
perspectiva latinoamerciana (2016, 31-33).



244 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

el individualismo del siglo XXI (época del «ultrahombre»), y los Robinson 
que somos en ese océano, trata la segunda parte de este artículo.

III. Siglo XX: El mundo sin autrui como robinsonada 
en la lectura de Tournier por Deleuze

Así como pueden distinguirse las distintas figuras de Robinson que 
emergen de la novela de Defoe, la hipótesis central de este trabajo es que 
también se pueden discernir varias figuras del náufrago a partir de Viernes 
o los limbos del pacífico, la primera novela de Michel Tournier, publicada 
en 196719. Repliquemos el mismo esquema que desbrozamos en la obra 
original: la forma en que aparece en la novela misma, las robinsonadas que 
se construyeron en su época en torno a ella y, finalmente, la crítica político-
social que podemos postular teniendo en cuenta que ya no estamos en el 
siglo XIX: ¿cuál es nuestro fetichismo hoy y qué tipo de náufragos produce? 
¿cuál es nuestro océano? ¿cómo son nuestras islas?

«¿Que es una robinsonada? El mundo sin autrui», afirma Deleuze 
(1969: 370) en el artículo que escribió sobre Viernes o los limbos 
del pacífico20. El texto nos da la clave para nuestra lectura. En los tres 
siglos que nos separan de Defoe, el pescador o cazador solo y aislado, el 
conquistador británico laborioso e ingenioso capaz de construir el mundo 
a partir de su propio esfuerzo (el «invididuo» liberal) se ha transformado 
en aquel que carece no sólo de otro, es decir, de su semejante, de los 
hombres concretos con los que solemos transcurrir nuestras existencias 
gregarias (sea porque los objetos nos aíslan de ellos, sea porque pierden su 
otredad al trasnombrarse en meros medios para nuestros fines), sino sin el 
otro trascendental, que Deleuze bautiza «autrui» (mantenemos el original 
en francés para distinguir el concepto deleuziano del término «otro»). Es 
un concepto que tiene la marca de sus conversaciones de juventud con 

19. Además de la primera novela de Tournier, es también la mejor vendida y ganadora 
del Premio de la Academia Francesa de 1967 (Petit, 1991: 1). En 1971, se publica una 
versión más breve y simplificada, Robinson y la vida salvaje, en la colección «Folio Junior» 
de Gallimard destinada a adolescentes. En 1972 aparece la edición de bolsillo, donde 
Tournier incluye algunas modificaciones, y que es la que utilizamos aquí.
20. Publicado originalmente en la revista Critique como «Una teoría de autrui. (Michel 
Tournier)» en 1967, vuelto a publicar como apéndice a la Lógica del sentido en 1969 
como «Michel Tournier o el mundo sin autrui» y, finalmente, incluido como posfacio a la 
edición de bolsillo de Gallimard en 1972 bajo el mismo título.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 245

Michel Tournier (con quien compartió el lycée) y recorre toda su obra: 
es el tema central de su primer escrito («Descripción de la mujer. Para 
una filosofía del otro sexuada», publicado en 1945), tiene un desarrollo 
importante, ubicado en un lugar estratégico de su obra magna, Diferencia 
y repetición de 1968 (los últimos párrafos del cuerpo del libro, antes de la 
conclusión) y, nuevamente un lugar estratégico (las primeras páginas), en 
¿Qué es la filosofía?, escrito con Guattari en 199121.

Autrui es una estructura trascendental, y prescindir de ella es hoy la 
imaginación desprovista de fantasía de nuestros hombres contemporáneos 
(producida por la relación capitalista que precisa de seres precarios en su 
etapa actual de desarrollo). Esto implica prescindir no sólo de los vínculos 
sociales, sino también de los mundos posibles, los objetos, la verdad, la 
historia y la temporalidad que ser humano implica. Tal es el sentido último 
de la «libertad» que los movimientos de derecha empuñan a lo largo del 
globo. Se trata de un redoblamiento del individualismo como fantasía 
insular. La primera capa, presente en el sentido común contemporáneo, 
replica las robinsonadas del siglo XVIII: que somos individuos empíricos, 
independientes de los otros individuos empíricos, que nos sostenemos 
con nuestro propio esfuerzo y que sólo recurrimos a los otros en función 
de nuestros fines y necesidades individuales (materiales y afectivas). La 
hipótesis es que debajo de esa fantasía hay en los siglos XX y XXI una más 
profunda, cargada de deseo y libido (aquello de lo que el Robinson de 
Defoe parecía carecer), que es la de desprenderse del otro trascendental, es 
decir, habitar un mundo sin autrui.

Para comprender los alcances de esta robinsonada de los siglos XX y 
XXI debemos por tanto reponer las características principales de autrui:

1) Es una estructura que hace posible la percepción (Deleuze, 1969: 360).
2) «Autrui no es nadie, ni sujeto ni objeto. Hay varios sujetos porque 
hay autrui» (Deleuze y Guattari, 1991: 22). Los autores retoman así 
desde el punto de vista trascendental el problema de Marx: el individuo 
no es el concepto primero, sino derivado.
3) Es «la expresión de un mundo posible» (Deleuze, 1969: 357). La 
implicancias ontológicas de esta afirmación son vastas, dado que aquí 

21. Sobre un análisis detallado del concepto de autrui, remito Hefesse (2020); Young, 
Genosko y Watson (2013: 224-226) y AUTOR. Sobre la relación de juventud entre 
Deleuze y Tournier, que se remonta a los años de lycée, ver Dosse (2007: 114-124).



246 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

«posible» quiere decir «estado implicado, envuelto» (Deleuze, 1968: 334). 
«Envolver» e «implicar» es el modo en el cual las intensidades se pliegan 
unas con otras, «expresando Ideas como multiplicidades internas, hechas 
de relaciones diferenciales y puntos notables, de singularidades pre-
individuales» (1968: 331). En suma: remite al nudo de la ontología de 
Diferencia y repetición, marcando cómo en lo actual existen intensidades 
(centros de envolvimiento que funcionan como «remontadas locales de 
entropía») y la forma en que éstas se vinculan necesariamente con las 
Ideas que pueblan el campo virtual. No podemos desarrollar aquí el 
detalle de la trama ontológica deleuziana22, pero lo principal a los fines 
de este encuadre es señalar que, al expresar un mundo «posible», autrui 
apunta a que en el mundo hay más que mera empiria, que no estamos 
condenados a la degradación de la energía (entropía) que es la ley del 
plano extensivo (Deleuze, 1968: 288). Autrui no sólo expresa un aspecto 
de este mundo (el punto ciego de los objetos que nos rodean), sino el 
hecho de que en este mundo hay otros mundos. Esto tiene, veremos, 
impacto político.
4) Implica un quiebre en el tiempo. «El segundo efecto [de la presencia 
de autrui] concierne al tiempo y la distribución de sus dimensiones, de 
lo precedente y lo siguiente en el tiempo» (Deleuze, 1969: 361).
La robinsonada de los siglos XX y XXI, sin duda, tiene aspectos 

empíricos y fenomenológicos: negar a los otros respecto de los cuales somos 
responsables; sustituir al campo perceptivo intersubjetivo una perspectiva 
singular subjetiva (es decir: la posverdad, en tanto mi verdad subjetiva vale 
lo mismo que cualquier sistema colectivo de ordenar las certezas); rechazar 
una instancia supra- o intra-individual que sostiene nuestras vida insulares. 
Pero, además, y sobre todo, suprimir la estructura autrui implica una serie 
de consecuencias ontológicas: no existe ya otra cosa que este mundo tal 
como nos es dado (pura empiria) y no existe el tiempo (no sólo el tiempo 
histórico, sino el tiempo de la sucesión de los días). La clepsidra (elemento 
clave, veremos, de la novela de Tournier) se ha detenido, y de pronto vale 
todo, porque en realidad ya no vale nada. Tal es la utopía de nuestra época: 
vivir fuera del tiempo, fuera del peso de la relación con otros, fuera de la 

22. Sobre estas cuestiones, ver Mc Namara y Osswald (2022), libro que explora 
justamente, el enigma de lo trascendental en Deleuze como relación entre Idea e intensidad. 
Cfr. también AUTOR.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 247

posibilidad que haya otros mundos que pongan en tensión el nuestro. Esos 
rasgos se han transformado en una demanda política. La demanda no es: 
«hazme un individuo, haz de mi esfuerzo y mis fines los únicos parámetros 
de la existencia»; si no: «sácame del tiempo de la historia y de mi existencia 
(la finitud no habla de mí), sácame de la inquietante posibilidad de que 
la visión de autrui haga estallar otro mundo en el mío». Las redes sociales 
son clara expresión de esa fantasía: los sujetos son objetos, los objetos son 
sujetos, el presente es eterno y el otro sólo es aquel que confirma el mundo 
tal como está desplegado ante mí; no hay pliegues ni implicaciones.

Tal es la Gran Salud que parece prometerse a Robinson cuando autrui 
se desvanece, en la robinsonada que Deleuze encuentra en la novela de 
Tournier. El título del artículo sobre Viernes o los limbos del pacífico es 
contundente: «Michel Tournier o el mundo sin autrui»23. Y, en efecto, 
la novela es interpretada como las aventuras de «un hombre sin autrui 
en la isla» (Deleuze,1969: 356). La estructura-autrui se va borrando 
paulatinamente (al principio sobrevive y funciona todavía, luego falla, 
finalmente desaparece). La valoración va mutando a lo largo del ensayo (tiene 
también sus aventuras): al principio la pérdida de autrui es una catástrofe. 
Luego, autrui aparece como algo mezquino («cuando deseamos a autrui, 
¿sobre qué se pone nuestro deseo si no es sobre ese pequeño mundo posible 
expresado», 364), finalmente, como la posibilidad de salvación: «A menos 
que la ausencia de autrui y la disolución de su estructura no desorganicen 
el mundo, sino que abran una posibilidad de salvación» (366).

Tal es una interpretación posible de la episteme que, según postulaba 
Foucault en Las palabras y las cosas —y Deleuze llevaba más allá en su 
interpretación, señalando un ser bruto del lenguaje, del trabajo y de 
la vida—, está sucediendo a la episteme moderna, tras la «muerte del 
Hombre» a mediados del siglo XX (Deleuze, 1986: 138)24. El ultrahombre 
sería bajo esta luz otra robinsonada. Pero lo cierto es que autrui no 
desaparece, sino que se transforma, dando posibilidad a la emergencia de 
nuevos mundos, y nuevas formas de relación social (para bien y para mal). 

23. Un detenido análisis de Tournier como fuente del pensamiento de Deleuze puede 
encontrarse en López (2016).
24. Sobre las características que, entre Foucault y Deleuze, pueden atribuirse al 
«ultrahombre», o la figura que adviene tras la muerte del hombre, cfr. AUTOR.



248 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Esa dimensión es la que aparece en Viernes o los limbos del pacífico, y que 
está ausente en la lectura de Deleuze.

IV. El Robinson de Tournier: autrui en su multiplicidad

Como en el caso de las imaginaciones desprovistas de fantasía que se 
inspiraron en la novela Defoe, la robinsonada del mundo sin autrui 
implica una lectura sesgada del libro de Tournier. Esta interpretación, a la 
que apuesta como vimos Deleuze en su artículo de 1967, no es compatible 
ni con el libro de Tournier ni con la filosofía del mismo Deleuze: es una 
robinsonada de los siglos XX y XXI que enmascara las relaciones sociales de 
nuestra época caracterizada por la precariedad. Nos detendremos en este 
apartado en cómo se constituye el individuo en la novela de Tournier, 
dejando la propuesta deleuziana para el apartado final de este artículo.

Si lo primero que hace el Robinson de Defoe es explorar el barco en busca 
de restos civilizatorios, la primera reacción del de Tournier es «reconocer 
y medir plenamente la soledad que sería su destino durante largo tiempo» 
(1972: 19)25. La soledad aísla a Robinson, lo separa empíricamente de los 
otros humanos que de pronto no están allí. «Por todas partes donde no estoy 
actualmente reina un oscuridad insondable», escribe en su libro de registro 
(54). Ese aislamiento tiene un efecto progresivo sobre la subjetividad del 
náufrago, que va perdiendo paulatinamente su subjetividad: «[La soledad] 
es un medio corrosivo que actúa en mí lentamente, pero sin pausa y en 
un sentido meramente destructivo» (52). Frente a ello, Robinson intenta 
encontrar un modo de vida que sea compatible con su nueva coyuntura. 
De alguna manera, toda la novela es un juego entre los dos nombres de la 
isla: Desolación y Speranza (Robinson renombra la isla luego de una de sus 
primeras crisis). El recorrido será sinuoso, una constante oscilación entre 
una deshumanización brutal y mortuoria y la búsqueda de una salud que, 
ella misma, se irá resignificando26. Pero no por ello es, como interpreta 
Deleuze, una aventura de progresiva pérdida de autrui.  Por el contrario, 
es la aventura del descubrimiento del otro que la sociedad encubría: «el 
tema de la novela es la exploración del Otro, y el Otro abarca lo que está 

25. Sobre un análisis sobre las diferencias entre las versiones de Robinson de Defoe y 
Tournier, Petit, 1991: 2-11.
26. Para una reconstrucción de las diferentes etapas de la experiencia «subjetiva» de 
Robinson en la isla del Pacífico, cfr, Petit, 1991: 5-8).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 249

más allá de la experiencia, y por lo tanto de la comprensión actual del 
sujeto» (Platten, 1999: 81). Ese «más allá de la experiencia» es el plano 
trascendental de la estructura autrui que, a diferencia de lo trascendental 
kantiano, es múltiple y no unitario. Por eso va cobrando nuevas formas a lo 
largo de la novela: la alucinación, la mujer, la isla, Viernes y, en las últimas 
páginas, Jueves27. Tal es la aventura de Robinson, a lo largo de la cual autrui 
se revelará, una y otra vez, como «pieza maestra de mi universo» (53).

Al llegar a la isla, Robinson se deshumaniza casi inmediatamente: ya al 
día siguiente del naufragio, experimenta una «total repugnancia respecto 
a todo lo que pudiera parecerse a un trabajo de instalación en la isla» 
(Tournier, 1972: 21). La primera etapa de su aislamiento ve acelerarse esa 
deshumanización: se desnuda (liberándose de las vestimentas «surgidas de 
varios milenios de civilización e impregnadas de humanidad», 30), camina 
en cuatro patas  y termina viviendo en un lodazal (la souille, 39)28. Salir 
del lodazal, alejarse de la souille, será a partir de entonces una de las metas 
principales de Robinson:

Cada hombre tiene su pendiente funesta. La misma desciende al lodazal. 
Allí me envía Speranza cuando se vuelve malvada y me muestra su rostro 
bruto […]. Sobrevivir, es morir. Hay que construir, organizar, ordenar 
pacientemente y sin descanso. Cada detención es un paso atrás, un paso 
hacia el lodazal (Tournier, 1972: 50).

Los intentos por salvarse de la souille implican, al principio, mecanismos 
convencionales, que recuerdan a los del Robinson de Defoe. Decide que 
«trabajará» (Tournier, 1972: 42), se dedica a «la exploración metódica 
de la isla y la verificación del los recursos disponibles» (43) y refuerza las 
estructuras del orden hasta llevarlas al absurdo: instala un código penal, 
una ingeniería burocrática y un ceremonial que sólo se aplicarán a sí mismo 
(71). Otro recurso es refugiarse en el yo como sujeto:

De pronto un clic se produce. El sujeto se arranca al objeto, despojándolo 
de una parte de su color y su peso. Algo se ha quebrado en el mundo y 

27. Petit considera que se trata de otros imaginarios que Robinson construye (1991: 
15). Por el contrario, nos parece que los otros que van emergiendo en la novela superan 
la experiencia y la subjetividad -y por lo tanto la imaginación- posible para el náufrago.
28. Hay un fuerte paralelismo entre el descenso de Robinson al lodazal y el que lleva al 
fondo «leguminoso» de la bêtise como «bestialidad propiamente humana» en Diferencia y 
repetición: «termina por desembocar en una cloaca, en un fondo digestivo y leguminoso» 
(Deleuze, 1968: 196).



250 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

todo un fragmento de cosas se derrumba deviniendo yo. Cada objeto es 
descalificado en provecho de un sujeto correspondiente […]. Un objeto 
ha sido bruscamente degradado a sujeto […]. El mundo busca su propia 
racionalidad, y al hacerlo evacúa este desecho, el sujeto […]. Se ha vuelto 
una alucinación de Robinson. Se ha reabsorbido en ese sujeto: un Robinson 
azorado, yendo hacia una fiebre cerebral (Tournier, 1972: 98-99).

La forma en que aparece el sujeto en este pasaje tiene ecos foucaultianos. 
Uno de los rasgos de la episteme moderna es que allí existe un sujeto, 
pero este es un efecto de los trascendentales objetivos (Foucault, 1966: 
257-258)29. La objetividad de la isla constituye —en esta instancia— a 
Robinson como sujeto-desecho, y por lo tanto en la teoría filosófica que se 
desprende de la episteme moderna y la forma-Hombre.

El principal recurso para conservar su humanidad será medir  el tiempo, 
a través de la introducción de un elemento que será clave: la clepsidra. «El 
tiempo ya no se deslizaba a pesar de él en un abismo oscuro, sino que ahora 
se encontraba regularizado, dominado» (67). El tiempo (uno de los rasgos 
de autrui según Deleuze) es en efecto la dimensión fundamental de las 
aventuras trascendentales de Robinson en la isla del Pacífico: «En el fondo 
todo el problema de esta isla podría traducirse en términos de tiempo» 
(Tournier, 1972: 60). El tiempo, como el náufrago, también oscilará entre 
la esperanza y la desolación: será a veces un elemento encarnará al caos 
(como pasado amenazante: un «sarcófago que me llama» ¿-54-?), a veces 
permitirá controlar el abismo que lo amenaza a través de la medida (a 
través de la introducción de la clepsidra), otras será un elemento más a 
dominar (mediante la capacidad de detener la clepsidra) y finalmente el 
campo de inmanencia de la posibilidad de salud (el tiempo fuera de sus 
goznes de la superficie).

¿Cómo salir de la trampa de estas oscilaciones entre la deshumanización 
total y un Hombre que se va inexorablemente borrando por el aislamiento? 
La propuesta de Tournier es multiplicar las figuras de autrui (como 
nosotros multiplicamos las figuras de Robinson). El mundo sin autrui lleva 
al lodazal y la búsqueda de resistir a ese fondo leguminoso va entonces 

29. La «crítica a la subjetividad» no es exclusiva de Foucault, sino un sesgo de la filosofía 
francesa de la segunda mitad del siglo XX. Deleuze y Guattari se inscriben en esa misma 
línea (1972: 22-23). El punto aquí es marcar que la filosofía del sujeto está vinculada 
con la forma-Hombre, en el marco de la estructura en la que inscribimos las diferentes 
figuras de Robinson.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 251

acompañada por la búsqueda de autrui, aunque no necesariamente como 
otros humanos (que hasta la mitad de la novela en efecto están ausentes), 
ni como algo unitario y fijo, sino autrui como algo múltiple y en devenir.

La primera instancia no-humana que cumple el rol de autrui es la 
isla, que se va manifestando, poco a poco, como capaz de cumplir ese rol 
trascendental, aunque no sin múltiples obstáculos. Speranza tiene ella misma 
su devenir: mineral (terrestre), vegetal, animal (Tournier, 1972: 119). Todo 
empieza por la cuestión de hecho: Robinson está en la isla, y sólo la isla lo 
rodea. La tarea, es, entonces «aceptar mi isla y hacerme aceptar por ella» 
(51). La naturaleza, en lugar de expresar la ley divina, enuncia a ley de la 
propia isla, la voz de la tierra: «Sus actos y sus emprendimientos constituían 
preguntas a las que la isla respondía por el éxito o el fracaso» (56).

La potencia de devenir que Speranza representa está acotada, en una 
primera instancia, por su antropomorfización: Robinson proyecta en ella 
un autrui mujer (en la línea del primer artículo escrito por Deleuze, sobre 
el que nos detendremos en el próximo apartado). El náufrago la dota de 
una sexualidad humana («Speranza ya no era un dominio a administrar, 
sino una persona, de naturaleza indiscutiblemente femenina», Tournier, 
1972: 102) y emprende literalmente un descenso hacia las profundidades 
(rasgo característico de la forma-Hombre): desciende por un túnel, y llega 
hasta la alveola donde se inserta «exactamente» (106). «En ese grado de 
profundidad la naturaleza femenina de Speranza está cargada de todos los 
atributos de la femineidad» (107). Así antropomorfizada la búsqueda de la 
salud, la oscilación reaparece: «La gruta, ¿es un nuevo avatar de la souille o 
en cambio su negación» (111). Como el descenso deleuziano a la bêtise, la 
alveola representa un instinto de muerte: «Robinson tuvo el presentimiento 
que tenía que romper el encantamiento si quería volver a ver la luz del día 
alguna vez. La vida y la muerte estaban muy cerca la una de la otra» (109).

El verdadero punto de inflexión es la aparición de Viernes. «Bajo su 
influencia [de Viernes], bajo los golpes sucesivos que me asestó, avancé 
en el camino de una larga y dolorosa metamorfosis» (226). Será el (aquí) 
araucano quien traerá el secreto de una estructura-autrui que no se 
identifique con las relaciones sociales de la época: ni su desaparición ni los 
valores de su tiempo. Allí donde el de Defoe era inexorablemente sometido 



252 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

al colonizador, el de Tournier ofrenda la posibilidad de salvación30. El 
personaje tarda en aparecer (el encuentro tiene lugar en la mitad exacta 
del libro), pero lo hace mucho antes que el de Defoe (que entra en escena 
recién en el tramo final de la novela). Y demora aún más en transformar 
la estructura-autrui. Al principio, confirma los valores europeos del 
tiempo histórico de la novela (siglo XVIII), con una descripción altamente 
despectiva y racista31; Robinson buscará en Viernes, en esa primera etapa 
de su relación, una nueva herramienta de reterritorialización arcaica, 
humana en el sentido colonizador de la palabra32: como a la isla, intentará 
esclavizarlo, enseñarle: «incorporar a mi esclavo al sistema que perfecciono 
después de tantos años» (147). En ese mismo sentido, al inicio se revigoriza 
toda la burocracia y los ritos administrativos (que ahora parecen tener 
sentido ya que hay un sujeto, además de Robinson, para ese derecho).

Poco a poco, la novela va a mostrando que Viernes no se amolda a ese 
rol que Robinson intenta asignarle. Se resiste a ser educado. Su rebelión 
tiene en principio la forma de la risa (Tournier, 1972: 150). Cuando la 
clepsidra se detiene, procede a una serie de desmanes que ponen en jaque 

30. En la línea abierta por Hegel. en el supuesto siervo el señor encuentra su propia 
superación, tal como indica explícitamente en los borradores para la Fenomenología del 
espíritu: «El amo intuye en el sirviente el otro yo como un yo superado ya su voluntad 
singular como conservadas. (historia de Robinson y Viernes)» (Hegel, 1986: 62); 
Lazarus y Aguirre dedican un apartado a vincular la relación entre Robinson y Viernes 
y la dialéctica del señor y el siervo en la Hegel. En Tournier, Viernes ya no representa 
las colonias sometidas del siglo XVIII, sino nuestros países periféricos contemporáneos 
donde «un sistema no se supera desde su centro sino desde su periferia» (Amin, 1973: 
8). Iacono se detiene sobre el paralelismo entre la relación Robinson / Viernes y la de los 
países centrales con los periféricos (2020: 86), aunque sin considerar la distinción entre el 
modelo colonial y las formas actuales de la dominación.
31. «Dios me envío un compañero. […] Lo eligió del grado más bajo de la escala humana. 
No solamente se trata de un hombre de color, sino que este araucano está lejos de ser un 
pura sangre, y todo en él traiciona un mestizo negro» (Tournier, 1972: 146).
32. Pese a su presencia central en los estudios poscoloniales, Foucault no le otorga un 
rol importante a la colonización dentro de su sistema. Desde el punto de vista de la his-
torización de Las palabras y las cosas, la colonización de América se ubica en la episteme 
renacentista (hace referencia al efecto del saqueo de oro en términos de inflación en la 
visión monetarista de la misma que caracterizaba esa episteme de la semejanza). Pero 
lo cierto es que debería ser tematizada en torno a la forma-Hombre y la colonización 
como elemento inherente a la modernidad europea. La novela de Tournier, creemos, la 
inscribe en ese terreno.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 253

la ilusión de dominio que para Robinson tenía tal detención: destruye 
la ropa del náufrago vistiendo con ella a una serie de cactus, arruina la 
plantación de arroz, planta arbustos al revés... Tiene, en suma, «una vida al 
margen del orden» (163) y muestra «un cierto espíritu con ideas diabólicas 
y vagabundas» (173). Esos meros desvíos de Viernes respecto del orden del 
mundo de Robinson adquieren su dimensión radical cuando una de las 
desobediencias (no fumar el escaso tabaco que sobrevivió del naufragio) 
termina en la explosión de las reservas de pólvora almacenadas en el fondo 
de la caverna, lo que provoca la destrucción literal de la profundidad y de 
la gran mayoría de los restos civilizatorios. Sólo entonces la clepsidra se 
detiene definitivamente. La profundidad de la forma-Hombre desaparece 
en favor de una nueva forma. La bêtise tiene la oportunidad de dejar 
de ser la facultad lamentable para transformarse en la «facultad real» 
(Deleuze, 1968: 198) y Robinson puede empezar a pensarse en términos 
de ultrahombre: «Aislado en mi isla […] podría devenir una forma de 
ultrahombre» (Tournier, 1972: 116).

La explosión de la caverna y todos sus tesoros de la civilización no 
implica el retorno al lodazal, sino el inicio de un nuevo vínculo entre 
Robinson, Viernes, y la isla. Descubrimos que «era posible escapar a la 
implacable disciplina del empleo del tiempo y las ceremonias, sin por 
ello caer en el lodazal» (Tournier, 1972: 94). Con Viernes, en alianza con 
Viernes, «sus amores con Speranza» abandonan todo antropomorfismo 
y dejan de  estar inspirados en «modelos humanos» (229-230). Este 
posthumanismo es la adecuada consecuencia de la «muerte del hombre» 
tal como Deleuze la lee en Foucault: la superación de las profundidades, 
la cancelación del anclaje en la finitud del hombre y sus «semejantes», 
hacia un mundo de las superficies. «Extraña toma de partido que 
valoriza ciegamente la profundidad en desmedro de la superficie y que 
quiere que «superficial» no quiera decir «de vasta dimensión» sino «de 
poca profundidad»» (69). La ley de la superficie, veremos en el próximo 
apartado, se expresa en las relaciones de movimiento y reposo, y los grados 
de potencias que constituyen las haecceiddades. Deleuze pensaba en su 
artículo sobre Tournier que «la superficie pura era quizás lo que autrui nos 



254 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

ocultaba» (1969: 366); nuestra interpretación es que sólo en alianza con 
Viernes y la isla la superficie puede revelarse33.

Como el Robinson de Defoe, el de Tournier nombra a Viernes en 
honor al tiempo; pero es otro tiempo: «fuertemente marcado por su carácter 
temporal, fortuito y como episódico» (1972: 148).  El tiempo ya no 
distribuye lo precedente y lo siguiente sino que, de pronto, forma un bucle 
y se encuentra fuera de sus goznes:

Lo que más ha cambiado en mi vida es el fluir del tiempo, su velocidad 
e incluso su orientación. Antes cada día, cada hora, cada minuto estaba 
inclinado de cierta manera hacia el día, la hora o el minuto siguiente, y todo 
el conjunto estaba aspirado por el propósito del momento cuya inexistencia 
provisoria creaba una suerte de vacío. Así el tiempo pasaba rápido y de 
manera útil. […] Quizás esta crónica en la que estaba embarcado hubiera 
terminado luego de milenios de peripecias por «hacer un bucle» y volver 
a su origen. Pero esta circularidad del tiempo seguía siendo el secreto de 
los dioses, y mi corta vida era un segmento rectilíneo […]. Para mi ahora, 
el ciclo se había achicado al punto en que se confundía con el instante. 
[…] Mis días se habían enderezado. Ya no se volcaban unos sobre los 
otros. Se sostienen de pie, verticales, y se afirman orgullosamente en su 
valor intrínseco. […] El tiempo se había fijado en el momento en que la 
clepsidra voló en pedazos. A partir de entonces, ¿no nos instalamos acaso 
Viernes y yo en la eternidad? (Tournier, 1972: 218-219).

Esta nueva temporalidad es la que transforma la figura de autrui. Este 
autrui no es el garante de la forma del yo (como lo era el tiempo para en 
el cogito kantiano)34, sino «el yo como atravesado por un agrieta: el yo 
agrietado por la forma vacía y pura del tiempo» (Deleuze: 1968: 117); otro 
tiempo para otro yo, otro Robinson, otro Viernes. Ya no un mero mundo 
«posible» sino la realidad de lo otro. En efecto, Tournier toma la cuestión 
de autrui como mundo posible, primero al principio del libro en torno a 
la ausencia de autrui (Tournier, 1972: 36), y nuevamente hacia el final en 
torno a los navegantes que llegan desde la civilización, desde el tiempo del 
siglo XVIII: «cada uno de estos hombres era un mundo posible» (239). A 

33. No se trata entonces, como considera Petit, del emerger de una sociedad utópica 
clásica, donde Robinson y Viernes «viven en términos de igualdad» y «el trabajo ha sido 
reemplazado por el juego» (1991: 12). No hay una relación de «igualdad» sino de alianza.
34. «[En Kant] al «yo pienso» y «al yo soy» […] hay que agregar la forma de lo determinable, 
es decir, el tiempo» (Deleuze, 1968: 117).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 255

Robinson esta perspectiva lo repugna: «un rechazo panicoso del torbellino 
del tiempo, degradante y mortal que segregaban alrededor de ellos» (245). 
Pero no es todo el tiempo (que autrui hace posible) sino cierta forma del 
tiempo lo que repugna a Robinson: un tiempo que distribuye meramente 
un antes y un después en una línea recta que lleva a la muerte (propia y del 
universo). No aspira a un mundo sin autrui, sino a un mundo donde autrui 
no exprese meramente un mundo posible sino, como quería Deleuze en su 
obra ontológica, un mundo real (1968: 200). Esto va más allá de Viernes, 
quien opta de hecho por la figura convencional de autrui (decide irse con 
los hombres del barco, integrarse a la sociedad de la época que a Robinson 
le repugna; integrado a la tripulación del barco, apreciado incluso por la 
utilidad de sus habilidades, Viernes es sólo un individuo más en la trama 
social). En ese momento final de la novela, Robinson, de nuevo solo en la 
isla, está por caer en la línea de muerte cuando aparece un niño a quien 
llamará Jueves (en honor, nuevamente, al tiempo, otra vez renovado). No 
se trata de personas entonces. No se trata de Robinson, ni de Viernes, sino 
del bloque que formaron que desencadenó una potencia de devenir.

V. Robinson en la obra de Deleuze: las leyes de la superficie

El Robinson de Deleuze, el Robinson que Deleuze inscribe en su lectura 
de Tournier es una robinsonada de los siglos XX-XXI: un mundo sin autrui. 
En el siglo XVIII, la economía política postuló un individuo solo y 
aislado como base del naciente mundo mercantil que devendría en pocas 
décadas el capitalismo industrial; filosóficamente, implicó la posibilidad 
de un sujeto (trascendental en espíritu, individual en la práctica) como 
fuente de toda verdad y certeza; ambas convergieron en el sentido común 
que desconoce que somos individuos produciendo en sociedad y sujetos 
quebrados constituidos por fuerzas de la finitud que nunca controlamos y 
ni siquiera llegamos a captar del todo. En el siglo XXI la apuesta parece ser 
más extrema: un mundo sin autrui, sin ninguna estructura trascendental, 
sin ningún mundo posible que no sea el propio, sin percepciones que 
contradigan o complementen las nuestras, sin verdad, sin tiempo, sin 
mujeres. Estas robinsonadas están a la base de las fantasías libertarias que 
animan las «nuevas» derechas que se derraman a lo largo del mundo, y 
no son sino un avatar del capitalismo en su fase cibernética y financiera. 



256 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Individuos que producen en sociedad: tal es naturalmente el punto de 
partida, también, del sujeto libertario.

Un estudio de Viernes o los limbos del pacífico de Tournier nos ha 
mostrado que ese Robinson no corresponde a las robinsonadas de los 
siglos XX y XXI, como tampoco el de Defoe correspondía a las de su 
época. Deleuze piensa en 1967 que la gran salud está en la pérdida total 
de autrui. Un nuevo hombre natural, esta vez librado a los flujos del deseo. 
Sin embargo, «Tournier o el mundo sin autrui» está en tensión con muchas 
líneas del pensamiento deleuziano. A partir de allí, podemos encontrar 
en la vasta obra de Deleuze elementos para expandir las intuiciones de 
Tournier en torno al autrui de la superficie que aparece con el encuentro 
de Robinson, Speranza y Viernes.

Si la clave de la gran salud estuviera en el mundo sin autrui, entonces 
se trataría de extremar el aislamiento: en una isla, sin otros, radicalmente 
sin otros, perdiendo con el curso del tiempo la posibilidad de los órdenes y 
los trabajos, encontrándose con los elementos que autrui obturaba. Sería 
una versión robinsoneana de las posibilidades de salvación que una parte 
importante de los estudios deleuzianos han buscado en  el nomadismo y 
sus máquinas de guerra, y en un deseo que atraviese los muros de lo social 
para devenir puramente esquizofrénico35 (después de todo, el Robinson de  
Tournier torna, en su soledad, a la esquizofrenia —Deleuze, 1969: 365—, 
como el de Defoe tornaba a la paranoia)36.

El nomadismo y el deseo sobrevuelan los paisajes de Robinson. No 
se trata de negarlo. El espacio liso de los nómades es «desierto, estepa o 

35. Los nómades y sus máquinas de guerra son trabajados por Deleuze y Guattari en Mil 
mesetas (de 1980) como una lógica social alternativa a los aparatos de Estado. Algunos 
intérpretes han visto allí la clave de una política revolucionaria que pueda romper con la 
alianza entre capitalismo y Estado como condición de la explotación contemporánea. Ver 
por ejemplo Negri (1977), Massumi (1992), Alliez y Lazzarato (2016), Pelbart (2017) 
y Colson (2018). Estas lecturas tienen fuerte apoyo textual. Por ejemplo, Deleuze y 
Guattari postulan en El anti-Edipo una vía revolucionaria por medio de la  aceleración de 
los flujos del deseo: «¿qué vía revolucionaria, hay alguna? […] Tal vez los flujos no están 
aun bastante desterritorializados, bastante descodificados, desde el punto de vista de una 
teoría y una práctica de los flujos de alto nivel esquizofrénico. No retirarse del proceso, 
sino ir más lejos, “acelerar el proceso”» (1972: 285). Sobre un análisis en profundidad 
de las posturas en favor de la liberación de los flujos y las bases textuales en Deleuze y 
Guattari para ponerlas en cuestión, cfr. AUTOR.
36. Sobre la distinción entre paranoia y esquizofrenia, Deleuze y Guattari, 1972: 334-335).



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 257

océano» (Deleuze y Guattari: 1980, 475)37. La tierra, por el contrario, es 
el espacio estriado por excelencia (1980, 601). La isla está desierta, pero 
en realidad el desierto es lo que la rodea, el gran espacio nómade, liso, 
al cual todo Robinson, en su isla terrestre, se enfrenta38. De eso se trata 
la fase terrestre de Viernes o los limbos del pacífico: Robinson es consciente 
de la amenaza de entregarse al desierto, y estría su isla39. Sin embargo, el 
esfuerzo por estriar la isla en medio del mar está condenado. El océano es 
el espacio liso, nómada, «por excelencia» (481) transforma a la tierra en un 
lugar de encierro, de entierro, de muerte en fin, que ningún estiraje puede 
proteger. Eso se observa en los nómadas del mar que estudia Jospeph 
Emperaire, quien es citado por Deleuze y Guattari en sus estudios sobre 
el nomadismo (1980: 474). Para los alacalufes (quienes, curiosamente, se 
encuentran en la misma geografía que Robinson de Tournier: en la costa del 
pacífico chileno) perder la canoa (amarrarla mal y que se la lleve el viento) 
y quedarse atrapados en alguna de las islas implica estar condenados a una 
muerte cierta40.

Las arduas condiciones de vida de los alacalufes muestran que no se 
trata de romantizar el desierto oceánico. La posible axiología según la cual 
a un espacio estriado nocivo o inútil se opondría un espacio liso saludable 

37. La afinidad entre el mar y el espacio liso retorna en varias ocasiones (Deleuze y 
Guattari, 1980: 601). Cierto que es el que «más se busca estriar» (481).
38. Sobre el lugar del desierto, tanto en el mar como en sus islas, y la posibilidad de 
poblarlo a través de la literatura, ver Lucero (2016).
39. Deleuze y Guattari distinguen un espacio estriado, sedentario, y un espacio liso, 
nómade. «Una de las tareas fundamentales del Estado es estriar el espacio sobre el cual 
reina, o de usar los espacios lisos como un medio de comunicación al servicio de un 
espacio estriado. No solamente vencer al nomadismo, sino controlar las migraciones» 
(1980: 479). Los esfuerzos iniciales del Robinson de Tournier apuntan, como vimos, a 
estriar el espacio de la isla.
40. «La circulación sobre las islas, aun las más grandes, es prácticamente imposible, igual 
que en las faldas de la Cordillera, bloqueadas por la selva virgen, los acantilados a pique y 
los pantanos del interior. El hombre desprovisto de embarcación, si se encuentra aislado, 
en una isla, está condenado a una muerte cierta. En tiempos en que el nomadismo 
era todavía realmente practicado por los alacalufes, sucedía a veces que los indios que 
desembarcaban en algún islote para cazar o para pescar cometieran la imprudencia de 
amarrar mal su canoa y que a ésta se la llevara el viento. Era casi siempre imposible 
alcanzarla a nado. No había entonces posibilidad ninguna de escapar a una muerte lenta 
y segura.» (Emperaire, 1958: 211). Agradezco a Rafael Mc Namara por la referencia y la 
indagación de esta fuente del pensamiento de Deleuze.



258 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

y fructífero no tiene sentido. Si el espacio estriado es ineficaz, el espacio 
liso oceánico es la razón del encierro; el nomadismo puede ser una línea 
de muerte. En la novela de Tournier, el mar/desierto que rodea la isla es 
primero fuente de alucinaciones desoladoras; luego va apoderándose poco 
a poco de Speranza, y la fuerza de desterritorialización se va transformando 
en línea de abolición. En ese océano, sin autrui, estamos condenados a 
ahogarnos. El hombre no puede vivir en el desierto; allí perece, y por 
eso una isla está a priori siempre desierta: «Que una isla esté desierta 
debe parecernos filosóficamente normal», anotaba Deleuze en uno de 
sus primeros textos publicados: «Causas y razones de las islas desiertas» 
(Deleuze, 2002: 11). Todos los esfuerzos de Robinson, sea de estriar la isla, 
sea de antropomorfizarla, sea de entrar en alianza directa con ella hubieran 
estado perdidos si no fuera por la aparición de Viernes.   

Viernes cumple el rol de autrui, sin ser «otro yo» (idéntico a mí). Es 
la posibilidad que Deleuze ignora en su escrito sobre Tournier, pero que 
sin embargo estaba esbozada en su primer escrito publicado en 1945, 
«Descripción de la mujer» (que permaneció inédito por su voluntad hasta 
que recientemente vio la luz en el marco de la publicación de Cartas y otros 
textos). Desde el inicio de ese texto, Deleuze busca la clave de una filosofía 
de autrui en el «estatus filosófico de la mujer» y el mundo sexuado que ella 
abre (Deleuze: 2015, 253). Reprocha a Sartre que su autrui es «simplemente 
otro YO que tiene sus estructuras propias en el sentido en el que es sujeto» 
(253). A lo largo del texto va buscando diferentes dimensiones de la mujer 
que le permitan dar con ese autrui auténtico, y auténtico en la medida en 
la cual está sexualizado (y en ese sentido, en ese texto aún antropocentrado, 
femenino). Esa es la sexualización que Deleuze encuentra en Viernes o los 
limbos del pacífico (Deleuze, 1969: 352), pero que no es, no puede ser sin 
autrui, sino justamente ese autrui sexuado que buscaba en 1945.

Ese autrui sexuado no remite, como vimos en el apartado anterior, 
a una sexualidad humana, sino a las conexiones de deseo que permiten 
a Robinson, en alianza con Viernes, alcanzar el mundo de la superficie. 
Hacia el final de su artículo de 1945, el joven Deleuze encuentra en la 
caricia el secreto de autrui: «el interior es el surcarse de la exterioridad, su 
torsión sobre sí misma. […] La caricia en efecto niega todo espesor, pliega 
sin cesar la exterioridad» (Deleuze: 2015, 264). Resuena fuertemente con 
la experiencia de Robinson en Speranza:



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 259

Un sentimiento como el amor se mide mejor, me parece, por la 
importancia de su superficie más que por su grado de profundidad. Pues 
mido mi amor por una mujer por el hecho que amo igualmente sus manos, 
sus ojos, su forma de caminar, la ropa que se suele poner, sus objetos 
habituales, y aquellos que sólo ha tocado, los paisajes por los que la vi 
deslizarse, el mar donde se bañó… Y todo eso es, me parece, la superficie 
(Tournier, 1972: 69).

La reivindicación de la superficie nos permite leer la política de Mil 
mesetas en otra clave que la de una oda al nomadismo y sus máquinas 
de guerra que, como vimos, son herramientas poco fructíferas a la hora 
de arrancarnos de nuestras islas del siglo XXI. En el libro publicado en 
1980 por Deleuze y Guattari encontramos también el desarrollo de las 
coordenadas de la superficie. Más allá de la polaridad entre lo liso y lo 
estriado, la superficie tiene sus coordenadas: una longitud y una latitud. 
«Un cuerpo se define solamente por una longitud y una latitud» (Deleuze y 
Guattari, 1980: 318). Cada una de esas nociones refieren a un aspecto de la 
individuación, que sólo funciona en conjunto con el otro: la longitud señala 
nuestras relaciones de movimiento/reposo y velocidad/lentitud, la latitud 
incluye los afectos de los que somos capaces. Entre ambas determinan la 
individuación como haecceidad. Se trata de un spinozismo deleuziano que 
no considera a las leyes naturales como expresión de un Dios personal, sino 
como arte de las relaciones (las cuales son determinadas rigurosamente 
como relaciones diferenciales en la Idea de Diferencia y repetición)41.

Sin embargo, la superficie en Viernes y los limbos del pacífico es la de 
Speranza, que sigue siendo una isla desierta. Hay alianzas y devenires, 
pero no hay sociedad. La denuncia de Marx en El Capital (ya no a las 
robinsonadas, sino a Robinson), vale para la novela Tournier. El náufrago 
en su isla sigue estando aislado del todo mayor. A pesar de sus aventuras 
subjetivas con nuevas figuras de autrui, es el individuo precario del siglo 
XXI. La superficie por sí sola no alcanza: la cuestión es qué hacemos con 
sus coordenadas, y cómo podemos volver a pensar las relaciones sociales de 

41. La concepción de la ley natural es otro de los rasgos que distinguen al Robinson de 
Defoe del que nos es contemporáneo: allí donde primaba el respaldo de la ley divina 
(forma-Dios) ahora están librados a la inmanencia y las relaciones diferenciales entre 
multiplicidades. Sobre el vínculo entre las nociones comunes como relaciones inmanentes 
en la lectura que Deleuze realiza de Spinoza, y su vínculo entre éstas y las relaciones 
diferenciales que están en el corazón de la ontología de Diferencia y repetición, cfr. AUTOR.



260 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

nuestra época, para evitar que la dinámica del capitalismo tardío nos siga 
encerrando en islas desiertas (como el fetichismo de la mercancía lo hacía 
en el siglo XIX).

La respuesta sigue siendo la que Deleuze esbozaba en su artículo sobre 
Tournier: la sexualización. Pero una sexualización ontológica tal como 
alcanza su desarrollo completo en El anti-Edipo. La frase «sólo hay deseo 
y lo social, y nada más» (Deleuze y Guattari, 1972: 36), indica que el 
deseo constituye la trama política que es naturalmente el punto de partida: 
«empezamos por definirlo [al schizo]42 como Homo natura, y he aquí que 
terminamos como Homo historia» (28). De allí la paradójica condición 
de Robinson. Se encuentra escindido del cuerpo social que, en realidad, lo 
constituye, y su deseo no sabe cómo fluir (de allí las búsqueda de relaciones 
sexuales infructuosas con la isla).

En el análisis de Marx en El Capital, ese bloqueo se hacía manifiesto en 
el océano de mercancías que nos rodea, aislándonos de los otros individuos 
humanos. En la novela de Tournier, la explosión de la caverna destruye 
el mundo de las profundidades, poniendo en evidencia la muerte del 
hombre, la destrucción del tiempo de la sucesión en el que se desenvolvía 
la historia, y marcando el paso a una nueva era: la precariedad toma relevo 
de la finitud43. Como señalan Barttolotta y Gago: «Hay política en la 
precariedad, por supuesto (no es tierra arrasada, ni fin de la historia). Pero 
hay que ver un poco con otros ojos. Hay sujetos, claro, pero no son los 
mismos» (2023: 46). El capitalismo en su nueva etapa sigue siendo, como 
en El anti-Edipo, la forma de socius actual, pero plantea otros desafíos.

¿Cómo reconstruir el tejido social cuando las robinsonadas de nuestra 
época refuerzan la figura de un hiper-sujeto, que no necesita siquiera un 
autrui trascendental para existir? La respuesta de la ontología política de 
Deleuze es pensar el carácter social de las Ideas que tejen las relaciones 
diferenciales de longitud y latitud en la superficie: las Ideas sociales 
(Deleuze, 1968: 240), que se despliegan en El anti-Edipo como formas de 
socius: cuerpo de la Tierra, cuerpo del déspota y cuerpo del Capital-dinero 
(Deleuze y Guattari, 1972). Las robinsonadas que nos son contemporáneas 
producen su propia mistificación: un mundo sin autrui que nos entrega 

42. Recordemos que, en contraste a la paranoia del Robinson de Crusoe, el de Tournier 
mostraba rasgos de esquizofrenia. Ver supra, nota 36.
43. Sobre este desplazamiento, cfr. AUTOR.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 261

al océano habitado por la máquina de guerra capitalista. El Robinson de 
Tournier vacila, amenaza caer en ese océano, ser arrastrado por su línea de 
muerte. Sin embargo, al estar escindido, en su isla, del océano del Capital, 
puede no retornar a él; por ello se niega a subirse a la nave cuando ésta 
finalmente llega a «rescatarlo». Durante sus aventuras, juega con el socius 
Despótico, al que reivindica con su burocracia y rituales, pero sin poner 
nunca su deseo en él. La Tierra tampoco es un retorno posible, ya que 
lo hace entrar primero en una línea de muerte (cuando se sumerge en 
la caverna y su alveola) y finalmente estalla con la explosión de pólvora 
provocada por Viernes.

Si el mito de Robinson nos sigue interpelando a nosotros, seres 
humanos del siglo XXI, es porque expresa la fantasía de romper nuestros 
lazos con la máquina de guerra capitalista («una máquina de guerra que 
cambia de fin, se apropia de los Estados y asume cada vez más funciones 
políticas», Deleuze y Guattari, 1980: 525), mientras ésta nos envuelve en 
la precariedad, no cesa de producir.  Una política de la precariedad implica, 
por una parte, aceptar esas condiciones que nos son contemporáneas: no 
hay profundidades ni alturas a las que recurrir. Pero también nos lanza a una 
superficie cuyas coordenadas podemos trazar, estableciendo las relaciones 
humanas que potencien nuestra capacidad de actuar. Ejercer la creatividad 
política, sobre una trama ontológica que revela que en este mundo hay 
otros mundos (otras estructuras trascendentales, otras Ideas, otras formas 
de socius). La construcción política a partir de estas Ideas es el desafío de 
la ontología práctica, para no sucumbir ante las fuerzas destructivas del 
individualismo extremo que no es contemporáneo, y el mundo sin autrui 
que aparece como su complemento filosófico.

Referencias bibliográficas:
Alliez, E. y Lazzarato, M. (2016): Guerres et capital. Paris: Amsterdam.
Amin, S. (1973): Le développement inégal. Paris: Minuit.
Barttolotta, L. y Gago, I. (2023): Implosión, apuntes sobre la cuestión 

social en la precariedad. Buenos Aires: Tinta Limón.
Colson, D. (2019): A Little Philosophical Lexicon of Anarchism from 

Proudhon to Deleuze. Colchester / New York / Port Watson: Minor 
Compositions.



262 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Cragnolini, M. B. (2016): «La robinsonada hiperbólica: el lugar del 
animal contemporáneo», en M. B. Cragnolini, Extraños Animales. Buenos 
Aires: Prometeo, pp.29-34.

Defoe, D. (1995): Robinson Crusoe. Hertfordshire: Wordsworth.
Deleuze, G. (2015): «Description de la femme», en Lettres et autres 

textes. Paris: Minuit, pp. 253-265.
Deleuze, G. (2008): En medio de Spinoza. trad. Equipo Editorial Cactus. 

Buenos Aires: Cactus.	
Deleuze, G. (2002): «Causes et raisons des îles désertes», en L’île déserte 

et autres textes. Paris: Minuit, pp. 11-17.
Delezue, G. (1986): Foucault. Paris: Minuit.
Deleuze, G. (1969): «Michel Tournier et le monde sans autrui», en 

Logique du sens. Paris: Minuit, pp. 350-372.
Deleuze, G. (1968): Différence et répétition. Paris: PUF.
Derrida, J. (2010): Séminaire La bête et le souverain, Volume II (2002-

2003). Paris: Galilée.
Dosse, F. (2007): Gilles Deleuze y Félix Guattari, biographie croisée. Paris: 

La Découverte.
Emperaire, J. (1958): Los nómades del mar. Trad. de L. Oyarzún. 

Santiago de Chille: LOM Ediciones.
Espinosa Proa, S. (2022): «Del primer Deleuze». Eikasia, Oviedo, N.º 24.
Foucault, M. (1966): Les mots et les choses. Paris: PUF.
Hammond, J. R. (1993): A Defoe Companion. Londres: Macmillan.
Heffesse, S. (2020): «Autrui», en Soich. M. y Ferreyra, J. (eds.): 

Introducción en Diferencia y repetición. Buenos Aires: RAGIF Ediciones, 
pp. 193-211.

Hegel, G. W. F. (1986): The Philosophical Propaedeutica. Basil Backwell: 
Oxford.

Hobbes, T. (1996): Leviathan. Cambridge: Cambridge University Press.
Iacono, A. M. (2020): The Bourgeois and the Savage A Marxian Critique 

of the Image of the Isolated Individual in Defoe, Turgot and Smith. Cham: 
Palgrave Macmillan.

Joyce, J. (2016): «Verismo e idealismo en la literatura inglesa (Daneiel 
Defoe y William Blake) (1912)», en Escritos críticos y afines. Trad. de Pablo 
Ingberg. Buenos Aires: Eterna Cadencia, pp. 341-375.



Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Las figuras de Robinson. El mito del individuo, del siglo XVII al siglo XXI 263

Lazarus, M., & Aguirre, I. (2024): «Del naufragio al intercambio 
de mercancías: Robinson Crusoe, Hegel y Marx». Dialektika: Revista 
de Investigación Filosófica y Teoría Social, 6 (15), 38–64. https://doi.
org/10.51528/dk.vol6.id125

López, F. (2016): «Las islas: subjetividad y alteridad entre Tournier y 
Deleuze», en J. Ferreyra (ed.): Intensidades deleuzianas. Adrogué: La Cebra, 
pp. 159-170.

Lucero, G. (2016): «Hacer crecer el desierto: Deleuze y la deshumanización 
literaria». Instantes y Azares. Escrituras nietzscheanas, 17-18.

Marx, K. (1975): El capital, Tomo I / vol 1. Trad. Pedro Scaron. Buenos 
Aires: Siglo XXI.

Marx, K. (1971): Elementos fundamentales para la ontología política 
(Grundrisse) 1957-1858. Trad. de Pedro Scaron. Siglo XXI Editores: 
Buenos Aires-México-Madrid.

Massumi, B. (1993): A User’s Guide to Capitalism and Schizophrenia: 
Deviations from Deleuze and Guattari. Cambridge: MIT Press.

Mc Namara, R. y Osswald, A. (2022): El enigma de lo trascendental. 
Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Negri, A. (1977): La Forma Stato. Giangiacomo Feltrinelli Editore: Milan.
Novak, M. E. (1963): Defoe and the Nature of Man. Oxford: Oxford 

University Press, 1963.
Pelbart, P. (2016): «Capitalismo rizomático», en VIDA CAPITAL, 

Ensaios de biopolítica. Iluminuras: San Pablo.
Petit, S. (1991): Michel Tournier’s Metaphysical Fictions. Amsterdam: 

John Benjamins.
Piglia, R. (2005): «La linterna de Ana Karenina», en El último lector. 

Buenos Aires: Anagrama, pp. 139-164.
Platten, D (1999): Michel Tournier and the Metaphor of Fiction. Glasgow: 

Liverpool University Press.
Prawler, S. S. (1978): Karl Marx and World Litterature. Oxford: Oxford 

University Press.
Redfern, W. (2008): French Laughter, Literary Humour From Diderot To 

Tournier. Oxford: Oxford University Press.
Roberts, D. (1995): «Introduction», en D. Defoe: Robinson Crusoe, 

Hertfordshire, Wordsworth, 1995, pp. ix-xxvii.



264 Julián Ferreyra

Claridades. Revista de filosofía 17/2 (2025)

Rogers, P. (ed.) (1996): Daniel Defoe, The Critical Heritage. New York: 
Routledege.

Rogers, P. (1979): Robinson Crusoe, Boston / Sidney: Allen & Unwin.
Rousseau, J.-J. (1966): Emile ou de l’éducation. Paris: Frammarion.
Smith, P. J. (2009): Réécrire la Renaissance, de Marcel Proust à Michel 

Tournier. Amsterdam / New York: Rodopi.
Tournier, M. (1972): Vendredi ou les limbes du Pacifique.  Paris: 

Gallimard.
Watt, I. (1996): Myths of Modern Individualism: Faust, Don Quixote, 

Don Juan, Robinson Crusoe. Cambridge: Cambridge University Press.
Watt, I. (1957): The Rise of the Novel: Studies in Defoe, Richardson and 

Fielding. Chatto & Windus: Londres.
Young, E.; Genosko, G. y Watson, J. (2013): The Deleuze & Guattari 

Dictionary. London / New York: Bloomsbury.

Julián Ferreyra: doctor en filosofía (UBA/Paris X), investigador 
principal del CONICET (Argentina) y profesor adjunto regular de 
Antropología Filosófica (Departamento de Filosofía, FFyL, UBA). 
Investiga el lugar del Estado en la filosofía deleuziana, a partir del 
concepto de precariedad. También trabaja la ontología de Diferencia y 
repetición (particularmente los conceptos de Idea, intensidad y su vínculo 
recíproco) y cómo esta subyace a todas las obras posteriores de Deleuze. 
Conduce el grupo de investigación: «Deleuze: ontología práctica (a.k.a La 
deleuziana)» y es Director General de Ideas, revista de filosofía moderna y 
contemporánea.

Publicaciones recientes: 
– L’ontologie du capitalisme chez Gilles Deleuze (Paris, L’Harmattan, 2010).
– Deleuze (Buenos Aires, Galerna, 2021).
– Hegel y Deleuze, danza turbulenta (Adrogué, La Cebra, 2022).
– «Deleuze y el Estado», Deus Mortalis (Argentina).
Correo: djulianferreyra@gmail.com


