
© Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, vol. XXX Nº2 (2025), pp. 39-56. ISSN: 1136-4076 
Departamento de Filosofía, Universidad de Málaga, Facultad de Filosofía y Letras 

Campus de Teatinos, E-29071 Málaga (España)

Si voles ridere, lege Utopiam: 
Consideraciones en torno al humor 

filosófico en Utopía, de Thomas More

Si voles ridere, lege Utopiam: 
Considerations regarding philosophical humor in 

Thomas More’s Utopia
DANTE KLOCKER

Universidad Nacional de Entre Ríos (Argentina)

Recibido: 23/09/2023 Aceptado: 18/04/2025

RESUMEN
En la huella de la Stultitiae Laus de su gran amigo Erasmo, More no concebirá su obra más 
potente y original, Utopía, como una obra “seria”, sino como un “librillo” jocoso y “festivo”, 
destinado a expresar verdades a través de la via diversa de la risa. De este modo, la obra de 
1516 se inscribiría en la rica tradición de la sátira clásica, en general, y de la “sátira menipea” 
(sobre todo lucianesca), caracterizada por su fuerte impronta “erudita”, es decir, filosófica, en 
particular. En el presente trabajo me propongo, pues, en primer lugar, identificar los principales 
pasajes de Utopia dotados de una intención y un contenido explícitamente cómicos, para, luego, 
intentar interpretarlos y articularlos (entre sí y dentro de la trama total de la obra). De este modo, 
espero poder realizar algunas consideraciones tentativas acerca cuál sería la significación del 
humor para la filosofía según la perspectiva de nuestro autor.

PALABRAS CLAVE
utopía; THOMAS MORE; ERASMO; HUMOR; SÁTIRA.



40 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

ABSTRACT
Following the footsteps of his friend Erasmus in Stultitiae Laus, More did not conceive his 
most striking and original work, Utopia, as a “serious” text but as a “cheerful” and “festive little 
book” aimed at revealing truths through the via diversa of laughter. Thus, his 1516 work would 
inscribe itself in the rich tradition of classical satire in general, particularly “Menippean satire” 
(in the style of Lucian), characterized by its strong “erudite” (i.e., philosophical) imprint. In 
this paper, I begin by identifying the main text passages that display explicitly comical content 
and intent. Then, I attempt to interpret those passages in their relations to one another and the 
overall organization of the work. I conclude by offering some tentative considerations about the 
significance of humor for philosophy in the view of Thomas More.

KEYWORDS
UTOPIA; THOMAS MORE; ERASMUS; HUMOR; SATIRE.

de poCos autores de la historia del pensamiento nos han llegado testimo-
nios más insistentes y coincidentes acerca de su tan marcado y característico 
sentido del humor como de Sir Thomas More. El ejemplo clásico de esta 
actitud fue, sin duda, Demócrito de quien se ha dicho tradicionalmente que, 
a diferencia del malhumor airado o melancólico de Heráclito ante el espec-
táculo grotesco de la insensatez humana, respondía con el pathos mucho más 
grato y saludable de la risa (Juvenal, Sat. x, 29-30), al punto de que “en todo 
encuentro con los hombres hallaba materia para reír” (Sat. X, 47-48). Pues 
bien, de modo análogo Erasmo de Rotterdam no dudará en considerar a su 
gran amigo Thomas More como una suerte de Demócrito redivivo, puesto 
que “no había ningún asunto humano en el que no encontrara una ocasión 
de diversión (voluptas), incluso los de máxima seriedad” (Erasmus 1922, p. 
16). Pero este talante cuasi bufonesco que lo inclinaba a reír de todo y en 
todo momento hasta tal punto se escondía tras su fachada juiciosa y solemne 
que, así como los asuntos más serios podían ser objeto de broma, del mismo 
modo acostumbraba bromear sin alterar en lo más mínimo la seriedad de su 
semblante al punto de que a menudo ni sus íntimos lograban saber si estaba 
hablando en serio o en broma (Stapleton 2020, p. 72).

Ahora bien, este rasgo central y dominante de la personalidad moreana se 
equilibraba o, quizás mejor, se modelaba a partir de otros dos no menos determi-
nantes. Así, si su temperamento lúdico y jocoso hacía pensar que “había nacido 
para ello”, no habría sido menos cierto que también parecía “haber nacido y 
haber sido hecho para la amistad” (Erasmus 1922, p. 16). De este modo, este 
carácter profundamente cordial y amable, lo habrían alejado de toda forma de 
humor agresivo u ofensivo1. Asimismo, a estos dos rasgos de la personalidad 

1  No obstante, debemos tomar nota de que no faltan estudios de corte revisionista que, por 
el contrario, le atribuyen también a nuestro autor un humor en ocasiones malicioso e hiriente e, 
incluso, misógino, por ejemplo, respecto de su segunda esposa, Alice (Curtright 2014, pp. 15-16).



41Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

de nuestro autor habría que agregar un tercero, no menos importante: su fina 
inteligencia y su proverbial moderación y decoro, que naturalmente lo apartaban 
del humor grosero, de mal gusto o sencillamente desprovisto de ingenio. Pero 
estas peculiaridades del humor moreano no excluían en absoluto, antes bien 
se expresaban de modo privilegiado en la agudeza crítica. Un ejemplo más 
que elocuente de esto tuvo lugar nada más y nada menos que en los momentos 
previos a su ejecución por supuesta “traición” al rey. Así, cuando se encuentra 
frente a su verdugo y se le solicita, según la costumbre, que pida “perdón” por 
el delito cometido, Sir Thomas More lo hace con las siguientes palabras: “Lo 
siento por tener el cuello tan corto, porque le resultará difícil cortarme la cabeza 
de modo loable” (Stapleton 2020, p. 72).

Ahora bien, este tan arraigado como acreditado rasgo de carácter de nuestro 
personaje, sin duda, empalma con un importante rasgo de época; esto es, con 
el espíritu y las posibilidades expresivas abiertas por la nueva cultura del hu-
manismo renacentista. En efecto, aunque la larga y rica tradición del discurso 
cómico greco-latino no fue del todo desconocida durante el Medioevo; con 
todo, asistiremos en esta época a una notable recuperación tanto cuantitativa 
como cualitativa de sus principales fuentes y con ellas a un intenso redescu-
brimiento y rehabilitación del valor discursivo, cultural y, en definitiva vital 
del humor como tal.

Así, habida cuenta de esta convergencia sinérgica entre la coordenada 
individual representada por la personalidad de More y la contextual constituida 
por la cultura del Renacimiento, en el presente trabajo intentaré, pues, deter-
minar el grado y las formas en que tiene lugar el nexo entre filosofía y humor 
en la obra más potente y original de nuestro autor (si no del Renacimiento sin 
más), Utopia. A tal efecto, me detendré, en primer lugar, en la significativa 
indicación metatextual introducida en su subtítulo, que se refiere al carácter 
general de la obra. Siguiendo esta indicación, me ocuparé, luego, de delimi-
tar cuáles serían las principales escenas o pasajes con intención y contenido 
explícitamente cómicos o, cuanto menos, que recurren a los procedimientos 
característicos del humor con el propósito de analizarlos y articularlos, tanto 
entre sí como en la trama total de la obra. Y, finalmente, realizaré algunas 
consideraciones tentativas acerca de cuál sería para More la significación del 
humor para la filosofía.

I. utopia, liBellus Vere aureus

Como se sabe, el título de la obra, en el que prima facie se anunciaría su 
tema y problema, rezaba De reipublicae optimo statu deque nova insula Utopía; 
tras lo cual se añadía, a modo de subtítulo, “libellus vere aureus, nec minus 



42 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

salutaris quam festivus” (Utopia, p. 308)2. Esta última indicación se hace eco 
de una especie de lugar común que habría operado como ideal regulador de 
la producción textual del Renacimiento y que se inspira en un pasaje aludido 
una y otra vez en la época perteneciente al De Arte Poetica, de Horacio. Allí 
se invita, pues, a los poetas a combinar o “mezclar” (miscere) lo “útil” (utilis) 
y lo “agradable” (dulcis) (vv. 343-344); esto es, las enseñanzas y orientaciones 
valiosas para la vida individual o social y su exposición accesible y, sobre todo, 
amena de modo que facilite su comprensión y apropiación. Como traducción 
de este principio compuesto o bifronte, More anuncia que en su “librillo” se 
abordarán asuntos vitalmente “saludables” o beneficiosos y que se lo hará 
de modo “festivo”; es decir, apelando a medios discursivos que harán que su 
presentación y desarrollo resulten placenteros para el lector. Y en consonancia 
con la larga y rica tradición en que se inscribe la obra, dichos medios serán, 
pues, fundamentalmente el diálogo, la narración (que incluye, desde luego, el 
relato de ficción) y especialmente el humor, en cuanto forma privilegiada del 
espíritu alegre y festivo (iucundus). 

Ahora bien, esta importante filiación clásica, debería, sin dudas, triangu-
larse con un antecedente aún más próximo y no menos determinante, a saber, la 
celebérrima Stultitiae Laus o Morías Enkomion de Erasmo. Esta pequeña obra, 
concebida en un viaje de Italia a Inglaterra y escrita a instancias del propio More 
(y probablemente en su casa) en torno a 1509 (si bien será publicada dos años 
más tarde), somete a una crítica demoledora a los principales representantes 
del poder económico, político, religioso y cultural de la sociedad del momento, 
tomándolos como casos ejemplares de la “locura” o “insensatez” imperante3. 
Y dicha crítica tendrá, pues, lugar bajo la forma de un encendido “elogio”, que 
reviste claramente allí un sentido irónico.

Pues bien, cuando Erasmo se propone “hacer de su pluma un estilete” 
(Erasmus 1992, p. 92), escoge como recurso y vía para semejante empresa la 
risa. Pero se trata, entonces, de un peculiar tipo de risa que vehicula, en reali-
dad, un contenido y un propósito serios. En efecto, según el dictum horaciano 
“nada impide que riendo se diga lo verdadero” (Serm. I, 1, 24-25); esto es, 
que se apele al humor para expresar una “verdad” referida a la amplia y va-
riopinta esfera de las acciones humanas (“lo que sea que hagan los hombres”, 
dirá Juvenal en Sat. I, 85), a los efectos de denunciar e impugnar el “vicio” y, 

2 En lo sucesivo citaré de este modo la magnífica edición bilingüe de Prévost (1978); y 
cuando lo haga, no seguiré, además, la versión francesa, sino el texto original latino, del que 
ofreceré traducciones propias.

  No puedo detenerme aquí en las dificultades no poco importantes entrañadas en la com-
prensión de esta obra. Para comenzar a adentrarse en ellas puede verse Olin (1979).

3 No puedo detenerme aquí en las dificultades no poco importantes entrañadas en la com-
prensión de esta obra. Para comenzar a adentrarse en ellas puede verse Olin (1979).



43Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

como contrapartida y trasfondo que le da sentido, de exhortar a la “virtud”, y 
de transmitir, de este modo, una “enseñanza” (doctrina) que es más práctica 
que teórica, más moral o existencial que filosófico-conceptual. Pues bien, esta 
aguda y fecunda forma de humor constituye una valiosísima práctica discursiva 
ya magistralmente cultivada en la Grecia clásica y a la que sus continuadores 
romanos convertirán en un género literario específico, al que denominarán 
precisamente “sátira” (satura)4.

Este tipo de discurso, en línea con la tradición clásica de lo serio-cómico 
(spoudogéloion) (Bajtín 2003, pp. 156-159), se situaría, pues, por tanto, en una 
suerte de posición intermedia y, por así decir, híbrida (Erasmo hablará de “via 
diversa”, 1992, p. 93) respecto de dos extremos. Por un lado, se diferenciaría 
no solo de los “argumentos áridos y brillantes” de la Escolástica, carentes de 
toda elegantia, requisito clave e irrenunciable para el humanismo renacentista; 
sino también de aquellos textos que se ajustan a este ideal, pero que, aun así, no 
incluyen como forma y medio expresivo el humor. Y este sería, por ejemplo, 
el caso del Enchiridion, que, según su propio autor, aborda los mismos temas 
que el Enkomion, pero al modo de una “reflexión seria” (seria commentatio) 
(Erasmus 1780, p. I), mientras que el opúsculo de 1511 lo va a hacer de manera 
jocosa o burlesca (sub specie lusus, Erasmus 1992, p. 93). Pero, por el otro, 
también contrasta con aquella forma de humor desprovista de toda intención 
didáctica o edificante, sino solo orientada al entretenimiento o la diversión.

Pues bien, este audaz y explosivo Elogio de la insensatez (o necedad 
o locura), le sugerirá a los dos humanistas la idea de componer, a modo de 
prolongación, complemento y contrapunto positivo una suerte de Elogio de la 
sabiduría, que estaría a cargo de More. Pero si conforme al duro diagnóstico 
de época de nuestros autores la insensatez dominaba la escena en la Europa 
del momento y estaba, por tanto, en todas partes, la sabiduría, entonces, no se 
hallaba en ninguna. Por ello, nuestros humanistas comenzarán a referirse a este 
segundo y proyectado Elogio como “nuestra Nusquama”, al que finalmente 
Moro decidirá titular a través del sugerente neologismo de raíz griega Utopia5.

Por esta razón, aunque algo diferentes en lo que respecta a su estructura 
interna, la declamatio monológica de Erasmo y la narratio dialógica de More 
presentan una profunda afinidad y connaturalidad tanto en sus temas y preo-
cupaciones como en el procedimiento que adoptan para abordarlos. Y será en 
atención a este doble carácter de Utopia que Erasmo pocos meses después de 

4 Acerca de los caracteres y formas de dicho género obviamente la bibliografía es incon-
table, pero pueden comenzar viéndose los trabajos de Frye (1944), Castillo García (1971) y 
Greenberg (2019, pp. 1-76)

5 Acerca de esta génesis de Utopia a partir del Enkomion puede verse Granada (2017, 
pp. LXXVI-LXXIX).



44 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

su publicación recomienda vivamente su lectura a William Cop en estos tér-
minos: “Si no has leído Utopia de Morus, busca hacerlo si es que quieres reír 
(ridere) o, en fin, si quieres considerar las fuentes de las que surgen casi todos 
los males de las repúblicas” (Erasmus 1992, p. 483)6. Así, claramente se está 
afirmando, por una parte, que el propósito fundamental de la obra consistiría 
en sacar a luz los “males” que existen (y, concomitantemente, los “bienes” que 
podrían existir) (Utopia, p. 339). Y se insiste, además, en que los mismos no 
serán tratados a través de un discurso “serio”, sobrio o solemne, sino recurriendo 
a la “via diversa” del humor7.

Por otra parte, Utopia siguiendo al Enkomion en cuanto obras “eruditas” 
(Wooden 1979, p. 43) (en el sentido de que ponen en juego ideas filosóficas o 
para abordar a partir de ellas los diversos asuntos o para tomarlas a ellas mis-
mas como tema de abordaje) no solo se inscribirían en la insigne tradición de 
la sátira, en general, sino que estarían emparentadas, en especial, con una de 
sus formas, a la que podríamos denominar “sátira menipea” (Bajtín 2003, pp. 
105-174). La misma debería, pues, su forma clásica justamente al filósofo cínico 
Menipo de Gadara del siglo III a. C., y habría sido, siglos después, retomada, 
recreada, versionada por autores de la talla de Varrón, Séneca, Petronio, Apu-

6 Tal como se ha puesto de manifiesto en los estudios pioneros de A. R. Heiserman (1963) 
y Robert C. Elliott (1963), la referencia metatextual introducida por el autor en el subtítulo de 
Utopia y esta indicación de quien podríamos considerar como su primer intérprete permiten, sin 
duda, echar por tierra aquella interpretación por tanto tiempo dominante de la obra que la enten-
día como un tratado filosófico “serio” (Surtz 1952) orientado a la formulación de un programa 
de reforma política y reparar en su compromiso esencial con la sátira clásica. Si bien este tipo 
de lecturas constituye, desde luego, un hito innegable e insoslayable para la interpretación que 
quiero proponer en este trabajo; no obstante, mi propósito es, al mismo tiempo, menos ambicioso 
y más específico que el de aquellas; puesto que no tengo ninguna pretensión de pronunciarme 
acerca del sentido global de la obra, sino que solo intentaré llevar a cabo un análisis de los pasajes 
cómicos indagando su sentido y sus procedimientos a fin de establecer cuál sería la relevancia 
y función de los mismos como parte del discurso filosófico.

7 En lo que respecta a este recurso al humor por parte de nuestros dos humanistas, a la 
inspiración en la sátira romana habría que añadir, sin duda, también la recepción de los grandes 
textos de la retórica clásica, sobre todo Cicerón y Quintiliano, quienes ya reconocían la pertinencia 
y eficacia de la risa en el discurso persuasivo tanto político como forense (véase, por ejemplo, el 
De oratore, LVIII, 235 en adelante y las Institutionis Oratoriae, II, VI, 3). Así, Erasmo, conjun-
tamente con la tradición satírica, no duda en invocar también estas dos prestigiosas fuentes como 
respaldo de su tan cuestionado Enkomion (Erasmus 1992, p. 96). Y, en el caso de More, por su 
parte, quizás podría decirse muy esquemáticamente que se advierte una mayor presencia de los 
preceptos retóricos de Cicerón y Quintiliano en sus obras polémicas contra el protestantismo, 
que no son los textos que me interesa analizar en este trabajo (Curtright 2014, pp. 17 y ss.); y, 
en cambio, un mayor peso relativo de las fuentes de la sátira antigua en Utopia.



45Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

leyo y, asimismo, de Luciano de Samosata, por quien sentían especial aprecio 
Erasmo y, sobre todo, Thomas More.

Como expresión de este interés por Luciano, ambos amigos van a em-
prender entre 1505 y 1506 la traducción de algunas de sus sátiras (elegidas de 
acuerdo a la preferencia de cada uno) y, en el marco de esta tarea compartida, 
ambos autores se ocuparán del Tyrannicida, Thomas More traducirá el Cynicus, 
el Philopseudes y el Menippus (o Necromantia), mientras Erasmo hacía lo propio 
con otras tantas sátiras lucianescas. Así, en la introducción a sus traducciones, 
Thomas More, tras evocar una vez más el precepto horaciano que instaba a 
combinar disfrute e instrucción, no dudará en otorgarle a Luciano el “primer 
lugar” en esta tarea (Lucianus 1506, p. 115). Pues bien, ¿de qué manera se 
refleja en Utopia esta afición y compromiso con el humor lucianesco?

II.   el humor en el diálogo del consejo

Como se sabe, Utopia está estructurada en dos grandes libros. En el 
Libro I se narra un diálogo mantenido fundamentalmente por dos personajes 
históricamente existentes, el propio Moro y su amigo flamenco Peter Gilles y 
un personaje ficticio, el navegante portugués Rafael Hythlodeo. El tema ini-
cial y disparador del diálogo es, pues, la conveniencia o no de que el filósofo 
(representado, en este caso, por la figura de Hythlodeo) se comprometa en la 
acción política, lo cual implicaba en el contexto del momento ponerse al ser-
vicio de algún príncipe en calidad de consejero. Así, al hilo de los numerosos 
argumentos a través de los cuales nuestro protagonista va a rechazar enfática-
mente esta posibilidad planteada por sus interlocutores, irá, pues, exponiendo 
y explicando algunos de los principales problemas que afectaban la vida social 
y política de la Europa de la época, en general, y de Inglaterra, en particular; 
y, finalmente, va a arriesgar también una solución de fondo para los mismos, 
la cual consistirá nada más y nada menos que en la “abolición de la propiedad 
privada” y su sustitución por la propiedad común. Así, a modo de justificación 
de esta audaz hipótesis, Hythlodeo ofrecerá en el Libro II un extenso discurso 
en el que realizará la descripción de una comunidad humana que dice haber 
conocido “en persona”, precisamente la de la afortunada isla de Utopia. Esta, 
gracias a la adopción de dicho principio de la propiedad común, había logrado, 
pues, superar el tipo de “males” que sufrían las sociedades europeas y alcanzar 
una vida de máxima justicia y felicidad.

Pues bien, en uno y otro libro es posible identificar una serie de escenas 
en las que claramente se apela a procedimientos cómicos, y que, además, no 
estarían cumpliendo una función más o menos accesoria o tangencial; sino que 
introducen cuestiones centrales para el desarrollo de la obra. En el primero de 
ellos, Hythlodeo le relata a sus interlocutores la conversación mantenida en una 
cena en la que dice haber tenido oportunidad de participar en casa del Cardenal 



46 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Morton, quien fue nada más y nada menos que el mentor de More en su más 
temprana juventud (Utopia, pp. 376 ss.). Reparemos, pues, en primer lugar, 
en que, de este modo, el autor estaría introduciendo una cena en otra, como si 
fueran cajas chinas. En efecto, el marco en el que se inserta la referencia del 
protagonista a un banquete también a su manera lo era, puesto que el diálogo 
entre More, Gilles e Hythlodeo tiene lugar en una velada que están compartiendo 
los tres personajes en la residencia transitoria de More en la ciudad de Amberes.

No obstante, debemos advertir también que las condiciones y el clima 
general de una y otra cena son bastante diferentes. En efecto, la reunión que 
pertenece, digamos, al primer plano de la narración, en que el diálogo adopta 
en todo momento la forma de un intercambio argumental sesudo y juicioso que 
excluye toda chanza o comentario mordaz entre los personajes contrasta con la 
relatada en el segundo plano, la cual presenta, pues, algunas semejanzas con los 
banquetes de la tradición satírica (de los cuales el propio Luciano nos ofrece un 
ejemplo más que representativo y ciertamente desopilante en su Symposium). 
En ella participan cinco comensales con caracteres bien definidos. En primer 
lugar, su anfitrión, el cordial y sensato Cardenal Morton, luego, su invitado 
de honor, Rafael Hythlodeo, y, finalmente, tres personajes aparentemente 
pertenecientes al entorno del anfitrión; a saber, un solemne experto en leyes, 
un “parásito” (mencionado siempre de esa manera, recordando seguramente 
la sátira homónima de Luciano), del que, además se dice que hacía las veces 
de “bufón” y un religioso.

El primer personaje que interviene es, pues, el jurista, que es presentado 
como un defensor a ultranza de las leyes vigentes (sobre todo en materia penal), 
como si estas fueran el criterio y garantía últimos de la justicia. Por ello, no duda 
en celebrar en especial el duro castigo aplicado a los mendigos y ladrones, que 
no es otro que la cárcel para los primeros y la pena de muerte para los últimos. 
Y, por si esto fuera poco, nuestro personaje añade con liviandad y no sin cierto 
orgullo que en ocasiones se han llegado a colgar hasta veinte ladrones en la 
misma horca. A mi juicio, estas últimas palabras podrían ser leídas como no 
desprovistas de cierta intención humorística; y el efecto cómico se conseguiría 
a través de la técnica de la exageración (Leacock 1935, p. 23 y Flores 2014, 
p. 135) (que, en ocasiones, puede implicar la simple exhibición de un hecho 
en sí mismo grotesco, tan solo añadiendo algún componente de parodia) que 
remarca la magnitud y ligereza de lo brutal o inhumano.

Ahora bien, acto seguido el autor parece invitarnos a continuar riéndo-
nos de su personaje cuando le hace manifestar casi con belle indifférance 
su sorpresa ante el hecho de que, a pesar de este duro trato, los robos no 
cesan e, incluso, se incrementan. Esta grieta o laguna en el discurso de su 
interlocutor da pie a la contundente respuesta de Hythlodeo, que básicamente 
afirmará que la pretendida solución penal ni es “justa” (es decir, equitativa 



47Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

y proporcionada) ni es “conveniente” (es decir, eficaz), debido a no ataca 
las causas profundas del problema. Éstas serían, pues, “sistémicas” (Logan 
1989, p. 11) y deberían buscarse en el incremento abrumador de la pobreza 
disparado por un fenómeno socio-económico al que Hythlodeo se refiere 
con una imagen entre surrealista y grotesca. Las ovejas, nos dice apelando 
esta vez a la eficaz técnica de la “inversión” (Bergson 1985, pp. 40-41), que 
siempre han sido tan dóciles, mansas y sobrias, últimamente se han vuelto 
feroces e indómitas y han comenzado a devorar los campos y los hombres 
que los habitan (Utopia, p. 387).

Se refiere, pues, con esto a que el incremento en la demanda de materias 
primas para proveer a los incipientes talleres textiles ha hecho que la crianza 
de ovejas se torne un negocio especialmente rentable. Y esto ha dado lugar, 
por una parte, a la destrucción de las granjas (ahora convertidas en pasturas) 
y, con ello, al despido sin contemplaciones de quienes trabajaban en ellas, 
privándolos de su ya exiguo salario; y, por otra, a la expulsión de los peque-
ños campesinos propietarios por parte de unos pocos terratenientes, entre los 
que, añade con cáustica ironía, también se cuentan algunos abades, “santos 
varones ellos”. Estos, movidos por su afán de lucro, se valdrán de presiones 
y engaños para forzar a estos campesinos a venderles sus parcelas a precio 
vil, condenándolos, así, a quedar más temprano que tarde también en la in-
digencia. Unos y otros no dispondrán, pues, de otro medio de subsistencia 
que la mendicidad o el robo, ambos durísimamente castigados por el status 
quo. Por ello, Hythlodeo coronará su invectiva acusando a los “señores” y 
sus laderos (como el gris jurista sentado a la mesa de Morton) de ejecutar a 
aquellos delincuentes que ellos mismos habían generado a través de su ac-
cionar inicuo y, por si esto fuera poco, de jactarse de su estricto sistema de 
“justicia” (Utopia, p. 392).

El jurista intentará hacer frente a este alud argumental de Hythlodeo, pero 
lo hará torpemente e intentando ocultar su perplejidad bajo el anuncio de una 
división lógica del asunto en diversas cuestiones, fiel al método escolástico. 
Este planteamiento artificioso y retóricamente poco oportuno solo conseguirá 
disgustar al Cardenal Morton quien abruptamente hará callar a su invitado sin 
siquiera dejarle terminar la frase, dejándolo claramente en ridículo. Pero este 
personaje no será el único que quedará ridiculizado y, por tanto, desacreditado; 
puesto que un poco más adelante, con ocasión de una nueva mención al problema 
de la mendicidad intervendrá, pues, el parásito-bufón y comenzará a burlarse 
del teólogo, que seguramente pertenecía a alguna de las órdenes mendicantes, 
sosteniendo que sus miembros eran “los mayores vagabundos” (Utopia, p. 411). 
Pero nuestro personaje, lejos de tomar esta chanza con humor (que es lo que 
hace el resto de los comensales, incluyendo al Cardenal Morton), monta en 
cólera y comienza a lanzar a su verdugo condenas e imprecaciones. A juicio de 



48 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Hythlodeo el comentario realizado al azar por el parásito más como producto 
de su imprudencia e incontinencia que de su ingenio, resulta, en verdad, espe-
cialmente agudo y atinado.

Así, esta última humorada parece vehiculizar, en general, la censura a quie-
nes, teniendo posibilidades de trabajar, no lo hacen y, no obstante, consiguen 
de diversas maneras y a través de diversos medios que quienes sí lo hacen (y, 
por lo general, en condiciones durísimas) les provean lo necesario para vivir y, 
en ocasiones, incluso, para hacerlo de modo lujoso y opulento. Pero asimismo 
esta crítica estaría apuntando en especial a las condiciones de existencia de la 
nobleza terrateniente, a la que no se duda en comparar con los zánganos, que 
en todo momento viven ociosos en medio de (y gracias a) las fatigas de los 
demás (Utopia, p. 380). Estos, como contrapartida, son explotados de modo 
sistemático y extremo por los “señores”, que les pagan un jornal que ni siquiera 
es suficiente para las necesidades de cada día; y, cuando ya no les resultan útiles, 
sea por haber enfermado y envejecido tras una vida entera a su servicio, sea 
simplemente porque sus nuevas empresas (como la crianza de ovejas) ya no 
requieren de su trabajo, los expulsan sin piedad (Utopia, pp. 623-624).
Ahora bien, esta “codicia desmesurada” (improba cupiditas) no solo afecta al 
estamento noble, sino también a su cabeza, el príncipe. De este modo, quien 
debería ocuparse de garantizar el bienestar de toda la comunidad y no el suyo 
propio suele tener como principal preocupación ad intra el acrecentamiento de 
su patrimonio a través de la exacción a sus súbditos y ad extra la anexión de nue-
vos dominios territoriales a través de la expansión militar. Así, Hythlodeo, una 
vez finalizado el relato de la cena en casa de Morton, retorna al plano narrativo 
principal, y retomando el intercambio directo con sus interlocutores iniciales, 
Gilles y More, analiza este nuevo problema y sus posibles soluciones (como 
la exigencia de que no se gobierne a más de un reino o la necesidad de que se 
limite por ley el patrimonio que le es permitido tener a quienes lo hagan); e 
insiste en que cualquier intento de enfrentarlo a través de la participación como 
consejero en la corte de algún príncipe (que es la ocupación a la que desde el 
comienzo lo incitaban Gilles y More) estaría condenado al fracaso. Y para ello 
nuestro protagonista recurre, pues, nuevamente a un procedimiento típicamente 
cómico, que será esta vez, el de la incongruencia (Leacock 1935, pp. 6 y ss.), en 
la que se pone en escena la inadecuación o desfase de una determinada acción, 
condición, etc. en relación al contexto. Solo que en lugar de dirigir este recurso 
contra otro, nuestro protagonista lo emplea para presentar a su propia persona 
como un potencial objeto de risa (Utopia, pp. 416 y ss). 

Así, le propone a sus anfitriones que imaginen qué sucedería si cuando el 
príncipe se encuentra discutiendo con sus consejeros qué estrategias se podrían 
utilizar para recuperar o conquistar un nuevo territorio, él tomara la palabra 
y sugiriera que, en realidad, debería abandonar semejante empresa y solo de-



49Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

dicarse a gobernar convenientemente su reino de partida, ya suficientemente 
vasto y complejo. O si en medio de la deliberación acerca de qué artimañas 
usar para incrementar sus tesoros, propusiera que lo justo y conveniente sería 
que el príncipe renuncie de entrada a su enriquecimiento personal y que no 
pueda poseer una fortuna que supere determinado límite. Pero no olvidemos 
que para nuestro protagonista lo verdaderamente ridículo no radica en defender 
esta opinión (de la que él está firmemente convencido), sino solo en pretender 
hacerlo en ese contexto.

III. el humor en el disCurso soBre utopia

Pasemos ahora al análisis del Libro II. Allí encontramos una primera escena 
cómica en el pasaje que describe la relación de los utopienses con las piedras y 
metales preciosos; es decir, los objetos más apreciados por la cultura europea 
y, además, la forma paradigmática de riqueza, si tenemos en cuenta que uno de 
sus principales usos era la acuñación de moneda. En este sentido, resulta cierta-
mente graciosa (claro está, a los ojos de Europa) la exposición de la costumbre 
de los utopienses de emplear las perlas y diamantes solo para la confección de 
adornos usados durante la infancia y asimismo de destinar el oro y la plata a 
la fabricación de objetos innobles como las cadenas de los reos, las bacinillas 
y otros “recipientes asquerosísimos” de ese tipo. Dicha costumbre constituye, 
pues, una estrategia educativa orientada a “producir” o inducir determinados 
“afectos” en el alma, en este caso, el desprecio o, según el texto, la apreciación 
justa de este tipo de objetos (Utopia, pp. 500-504).

Pues bien, luego de referirse a esta curiosa práctica, se narra una especie 
de acto público en que los utopienses reciben a tres embajadores extranjeros 
acompañados por un séquito de cien personas, todos ellos vestidos con ricas y 
suntuosas prendas y adornados con joyas no menos opulentas. Así, apelando 
nuevamente a la técnica de la incongruencia nuestro autor presenta la perple-
jidad de la gran mayoría del pueblo (incluyendo a los niños) al presenciar este 
espectáculo al punto de que muchos llegaban a creer que los embajadores eran, 
en realidad, sus esclavos o, incluso, sus bufones, debido a lo ignominioso o 
ridículo de su aspecto (ahora según los parámetros de Utopía, explicitados en 
la escena anterior)8. 

8 Esta escena evoca sin duda aquel pasaje del Nigrinus 12-13 en el que Luciano elogia la 
forma de vida reflexiva y austera de los atenienses y su rechazo del lujo y la ostentación; y para 
ilustrar esta doble actitud menciona el caso de cierto extranjero rico llegado a la ciudad que se 
creía admirado y envidiado debido a su vida opulenta y licenciosa (tomada por él como sinónimo 
de vida “feliz”), cuando, en realidad, todos lo consideraban un “hombrecillo desafortunado” del 
que a menudo se burlaban discretamente y al que, incluso, intentaban corregir.



50 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

De este modo, se nos proponen dos situaciones cómicas que presentan 
un rasgo formal común, a saber, el recurso al ya mencionado procedimiento 
de la incongruencia; pero que, al mismo tiempo, son cada una de ellas algo 
así como el reverso de la otra. En efecto, cuando en un primer momento se 
adopta la perspectiva europea, resultan ciertamente insólitas las prácticas de los 
utopienses. Pero cuando, en cambio, se nos hace abandonar la posición inicial 
y trasladarnos por un momento a la perspectiva vigente en Utopía, lo que se 
torna de repente desconcertante y disparatado es, por el contrario, la valora-
ción europea. De este modo si en el primer movimiento se pone ante la mirada 
perpleja del lector europeo la forma de vida de Utopía, propuesta, eso sí, como 
“modelo” de humanidad; en el segundo, y de modo recíproco, se invita a este 
mismo lector a que considere hasta qué punto sería mirado con idéntica extra-
ñeza por los miembros de esta comunidad humana postulada como ejemplar.

Así, a lo largo de estos dos pasos sucesivos se nos conduce, pues, gra-
dualmente a la identificación con aquel principio o “norma” a la luz de la cual 
nuestra percepción habitual de las cosas se torna de repente extraña, cuestionable 
o digna de risa. Pero, de este modo, lo que en el Libro I operaba como criterio 
más o menos implícito desde el que se juzgaban y censuraban (burla mediante) 
actitudes como la codicia o la ambición ahora, en el Libro II, recibe una imago 
que lo instancia y lo expresa positivamente. Queda clara, entonces, la función 
eminentemente satírica del discurso de Hythlodeo, en el que se hilvanan estas 
múltiples chanzas (que, por otra parte, nuestro personaje, dando muestras de 
un talante más heraclíteo que democríteo, pone, en general, en boca de terceros 
como si nos incitara a reír, pero sin estar él demasiado inclinado a hacerlo) cuyo 
blanco son las acciones y disposiciones subjetivas dominantes y, correlativamen-
te, el orden social objetivo que le sirve de base. Y esta función estaría, pues, en 
consonancia con una de las posibles interpretaciones del nombre “Hythlodeo”, 
que si lo descomponemos en “hýthlos” (palabra vacía, carente de contenido o de 
sentido) y “dáïos” (del verbo “daío”, que significa quemar o incendiar), podría 
entenderse como quien destruye (haciendo arder y reduciendo a cenizas, según 
la potente imagen indicada por el verbo) los discursos vacíos, inconsistentes o 
absurdos y consecuentemente el tipo de prácticas que estos inducen o justifican. 

Ahora bien, el personaje que satiriza no parece escapar él mismo al movi-
miento satírico (Wooden 1972, pp. 52-54). Un primer indicio en este sentido 
reside quizás en que el nombre de quien hasta este momento nos hacía reparar 
en los ribetes risibles del mundo también podría proceder de la contracción 
de “hýthlos” y “hodaíos” (mercancía); y, en ese caso, significaría mercader 
o traficante de ese mismo tipo de discursos que en la acepción anterior se lo 
hacía combatir (Wilson 1992); es decir, algo así como charlatán, embaucador 
o vendehúmos. Estamos, así, ante un típico caso de humor verbal en que el 
efecto cómico se produce recurriendo a la alteración de una palabra (De ora-



51Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

tore, LXIII, 256) (o, en este caso, a la creación de una nueva por medio de la 
combinación de otras dos) con la clara intención de dejar en ridículo a quien, 
de este modo, se nombra (Berger 1997, p. 37). ¿Acaso nos estaría incitando, de 
este modo, el autor a que nos riamos también de su héroe? Y si así fuera ¿por 
qué motivo y en qué sentido? 

Prestemos, pues, atención, en primer lugar, a que el “mundo” (orbis) del 
que Hythlodeo dice haber tenido la fortuna y el privilegio de ver con sus propios 
ojos y que, tras permanecer cinco años en él, no habría abandonado jamás si no 
fuera por su afán de darlo a conocer al resto de la humanidad (como si encarnara 
una misión cuasi-profética) curiosamente se denomina “U-topía”9; es decir, se 
trata de un “lugar” que, en realidad, no existe, que no está en ningún lugar (o 
que no tiene y jamás ha tenido lugar). Aparece, así, nuevamente una creación 
verbal (que, demás está decirlo, es aquella en torno a la cual gira toda la obra), 
la cual apela a un típico procedimiento cómico que consiste en generar una 
situación absurda o carente de sentido debido a una contradicción interna a sus 
propios términos (Berger 1997, pp. 5-6). Y asimismo cuando se comienza a 
describir este curioso mundo inexistente se multiplican los contrasentidos, ya 
que se nos dice que fue fundado por un rey llamado Ademos (sin pueblo), está 
surcado por el río Anhydros (literalmente sin agua) y tiene como capital una 
ciudad también designada con un término negativo que indica ausencia de luz 
y, por tanto, de visibilidad (Amaurotos), todo lo cual parece ser una burla sutil 
e ingeniosa, pero no por ello menos insidiosa del autor de la obra frente a las 
elevadas pretensiones del discurso de su protagonista. ¿Por qué la prolongada 
risa suscitada por el agudo ingenio de Hythlodeo da paso ahora a (o, en realidad, 
estuvo desde el comienzo acompañada por) una risa sobre Hythlodeo? ¿Cómo 
se vincularían entre sí estos dos aspectos o momentos? ¿Uno vendría a anular 
al otro resultando de allí una suerte de suma cero?

Son, sin dudas, varias las dificultades que el autor parece advertir en el 
discurso de Hythlodeo. Estas dificultades son, podríamos decir, tanto teóricas 
como prácticas, pero, a mi juicio, ambas se desprenderían de su enfoque general 
respecto de las cosas a la cual More califica de “escolástico” (con clara inten-
ción crítica respecto del paradigma característico de la Universidad medieval) 

9 Esta idea reconoce cuanto menos dos antecedentes, ambos seguramente conocidos por 
More. El primero se encuentra al final del Libro IX de la República, donde Platón afirma que el 
“modelo” (parádeigma) de república que había comenzado a definir en los libros anteriores existe 
“en el discurso” y, correlativamente, “en el cielo” inteligible como entidad ideal y, fuera de eso, “en 
ninguna parte” (oudamoû). Luciano retorna, pues, sobre esta idea, si bien ya con tono e intención 
satírica, en Vitarum Auctio, 18; y allí, luego de hacerle decir a Sócrates que “lo principal de su 
sabiduría” radica precisamente en su postulación de los “modelos de las cosas” (tôn ónton para-
deígmata), se le pregunta “dónde (poû) están” dichos modelos, a lo cual responde enfáticamente: 
“En ningún lugar (oudamoû), [pues] si estuvieran (eîen) en algún lugar (poû), no serían (eîen)”.



52 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

(Utopia, p. 431). Dicho enfoque pretende adoptar la posición de una suerte de 
espectador imparcial, que se dirige a las cosas desde un lugar más o menos 
externo y privilegiado, el cual le permite tenerlas íntegramente ante la mirada 
del espíritu y enjuiciarlas, así, con máximo rigor y exactitud.

La consecuencia epistemológica de esta actitud de índole marcadamente 
contemplativa es, pues, la tendencia (que ya Luciano había atacado recurren-
temente bajo la figura del philosophus gloriosus) a expresarse de modo no 
“hipotético”, sino incurriendo en la “desmesura” (hyperbolé) de aspirar a un 
conocimiento cierto e incontrovertible, ignorando, así, la “oscuridad” y com-
plejidad del asunto, como así también la implicación del sujeto cognoscente 
en él (Icaromennipus, 7). Pero, de este modo, lo que Hythlodeo concibe como 
una verdad cierta e infalible acerca de cómo sería la “república óptima” podría 
no ser más que una construcción teórica arbitraria, una mera “representación” 
(imago) (Utopia, p. 443) vacía y sin referencia objetiva alguna, producto de 
la mera especulación y sin ningún asidero en la experiencia de lo existente.

Asimismo, pero ahora en el plano político, esta pretendida exterioridad 
respecto del mundo se refleja en la intransigente negativa de nuestro protago-
nista a establecer cualquier vínculo con los poderes fácticos, o por considerarlos 
totalmente impermeables a sus ideas (las cuales, como veíamos más arriba, les 
resultarían sencillamente ridículas) o por juzgar que la vía más modesta que 
consiste en abandonar la aspiración de alcanzar el mayor “bien” y reemplazar-
la por la de lograr el “menor mal”, lejos de combatir la “locura” dominante, 
solo conduciría a la pérdida de la propia sensatez a raíz de la adaptación a la 
irracionalidad existente (Utopia, p. 432). Pero, dado que esto implica una total 
renuncia a la acción política, el discurso hythlodeano quedaría, así, condenado a 
la total ineficacia y, por tanto, el diseño de su “ciudad filosófica”, a permanecer 
indefinidamente en la no existencia.

Ahora bien, hasta donde llego a ver, este segundo movimiento o faceta 
del humor satírico no invalida en absoluto al primero. Esto es, la advertencia 
jocosa contenida en el nombre de que quizás el locuaz Hythlodeo solo sea 
un charlatán que difunde discursos de dudosa objetividad, puesto que versan 
sobre mundos carentes de toda realidad no pretende dejar sin efecto su aguda 
crítica al mundo existente (a la que el autor suscribe punto por punto); sino 
plantear algunas dudas acerca del enfoque general de la misma y, sobre todo, 
de la validez y factibilidad de la alternativa propuesta.

IV. a modo de Cierre: de la filosofía al humor y Vuelta

Como vimos, el discurso filosófico de Erasmo (sobre todo, aunque no ex-
clusivamente, el que cristalizó en el Enkomion) constituyó un antecedente y una 
referencia fundamental para la elaboración de obra de 1516. Y dicho discurso, 
como su mismo autor lo explicaba, se movía en dos registros diferentes. En un 



53Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

primer momento, por ejemplo, en el Enchiridion Militis Christiani, de 1503, 
se nos ofrece una exposición, en sus propios términos, “seria” acerca de cómo 
debería acometer el creyente la “lucha” para convertirse en un buen cristiano. 
Pero años después, y sobre la base de estas mismas ideas y consejos, el gran 
humanista concebirá a modo de divertimento edificante su obra más conocida 
y celebrada (y asimismo denostada) en la que enfrenta y reprueba la stultitia 
del mundo, a la que dirige una carcajada, aunque no quiera admitirlo, ácida y 
mordaz (Erasmus 1992, p. 95) en pos de la stultitia cristiana, a la que aprueba 
y propende haciéndola objeto de una sonrisa amorosa.

Así, un mismo contenido “erudito” se expresa a través de dos “vías” 
sucesivas diferentes: una lineal y directa, que debe ser interpretada en su 
literalidad; y, otra, en cambio, más o menos indirecta u oblicua, que logra su 
propósito a través de una suerte de rodeo o vía lateral (diversa), que consiste 
en hacer alusión a algo serio hablando en broma o, según el dictum horaciano, 
en decir verdades riendo. Dichas vías parecen mantener entre sí una relación 
fecunda y recíproca por la que cada una remite y se enriquece gracias a la 
otra. La primera alcanza, pues, en la última una mayor eficacia persuasiva y 
didáctica, en cuanto el recurso al humor atrae inmediatamente la atención, 
evita el cansancio y el aburrimiento que podría generar un discurso de otra 
índole (por “elegante” que sea su redacción) y dispone el ánimo a la escu-
cha y la aceptación del mensaje. Y esta, a su vez, obtendría de aquella una 
mayor claridad y precisión hermenéuticas al encontrar allí las claves de su 
comprensión adecuada.

Ahora bien, no encontramos en Thomas More una estrategia discursiva 
equivalente a la de su amigo holandés. En efecto, él escribe una sola obra 
sobre el tema que le interesa; esto es, realiza respecto de él un solo abordaje y 
nos lo comunica a través de una sola versión: Utopia. Lo más parecido a una 
explicitación seria de su contenido serían los diversos textos (cartas, poemas, 
etc.) incluidos en las sucesivas ediciones de la obra y a los que los especialistas 
suelen denominar “parerga”; pero estos pertenecen en su mayoría a otros autores 
(Erasmo, Guillaume Budé, Peter Gilles, etc.). Así, no solo que para decepción 
o incomodidad de nuestra (de)formación profesional “filosófica” el autor no 
escribió un “tratado” o, cuanto menos, un “manual” ético-político, sino que no 
tenemos ninguna noticia de que ni siquiera haya tenido en algún momento la 
intención de hacerlo. Aunque parezca tautológico, podríamos decir que todo 
aquello que quería decir a través de Utopia lo dijo en Utopia y adoptando la 
modalidad expresiva (sub specie lusus) propia de Utopia. Y esta opción literaria 
es totalmente coherente con su temperamento y estilo personal según el cual, 
como coinciden en señalar múltiples testimonios, no había ningún asunto por 
serio que fuera que no admitiera su transfiguración a través de la risa.



54 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

De este modo, creo que estaríamos en condiciones de afirmar que Thomas 
More lleva al humor filosófico a una dimensión y una significación aún no al-
canzada (y quizás ni siquiera entrevista) por el célebre humanista de Rotterdam. 
En efecto, el autor inglés nos hace comprender que el chiste no solo constituye 
un medio formidable para expresar contenidos que admiten (e, incluso, pueden 
haber recibido ya) una formulación previa e independiente; sino que puede com-
portarse también como una usina capaz de generar por y desde sí misma nuevos 
sentidos. Y, quizás, el mejor ejemplo de ello es aquella acuñación en torno a la 
cual viene girando nuestra reflexión desde el comienzo de este trabajo y que 
tiene mucho de humorada, “U-topía”. Así, lo que en su momento More supo 
lanzar como una suerte de chanza filosófica, hoy, más de cinco siglos después, 
nos sigue dando que hablar. Quizás, entonces, el chiste, al igual que la metáfora 
y la obra de arte, se comporte como una suerte de acertijo que plantea una tarea 
de desciframiento o de problema que requiere de una solución10 (y hasta puede 
llegar a admitir más de una). Quizás sea lícito, entonces, decir parafraseando 
a Heidegger que el chiste da que pensar.

V.   referenCias BiBliográfiCas

ATTARDO, S. (1994), Linguistic Theories of Humor. Berlin/New York: Mouton de 
Gruyter.

BAJTÍN, M. (2003), Problemas de la poética de Dostoievski. México: FCE.
BERGER, A. A. (1997), The Art of Comedy Writing. New Brunswick/London: 

Transaction Publishers.
BERGSON, H (1985), La risa. Madrid: Sarpe.
CASTILLO GARCÍA, C. (1971), “Tópicos de la sátira romana”, Cuadernos de filología 

clásica, 2, pp. 147-163.
CICERO, M. T. (2007), De oratore. Düsseldorf: Artemis & Winkler.
CURTRIGHT, T. (2014), “Thomas More on Humor”, Logos, 17 (1), pp. 13-35.
ERASMUS (1780), ΜΩΡΙΑΣ ΕΓΚΩΜΙΟΝ sive Stultitiae Laus. Basileae: G. Haas, ex 

Officina J. J. Thurneisen.
ERASMUS (1992), Opvs Epistolarvm. Tom. II. Oxford: Oxford University Press.
ERASMUS (1922), Opvs Epistolarvm. Tom. IV. Oxford: Oxford University Press.
ELLIOTT, R. C. (1963), “The Shape of Utopia”, ELH, 30 (4), pp. 317-334.
FLORES, A. B. (coord.) (2014), Diccionario crítico de términos del humor y breve 

enciclopedia de la cultura humorística argentina. Córdoba: Universidad Nacional 
de Córdoba.

10 Resulta interesante reparar en que Jerry Suls (1983) en este importante trabajo re-
conoce, por una parte, el potencial cognoscitivo del humor y, por otra, lo explica señalando 
(en consonancia con las demás teorías de la incongruencia) que en él siempre entrarían en 
juego dos o más elementos de algún modo discordantes, inconsistentes o incongruentes; pero 
añade que los mismos requieren también de una adecuada “resolución”, sin la cual tampoco 
se produce el efecto cómico.



55Si voles ridere, lege Utopiam: Consideraciones en torno al humor filosófico en Utopía…

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

FREYE, N. (1944), “The Nature of Satire”, University of Toronto Quarterly, 14 (1), 
pp. 75-89. 

GRANADA, M. A. (2017), “Introducción. La Utopía de Tomás Moro y Erasmo: Una 
empresa común entre 1509 y 1516”, en T. Moro, Utopía. Madrid: Tecnos, pp. CVI-CLI. 

GREENBERG, J. (2019), The Cambridge Introduction to Satire. Cambridge: 
Cambridge University Press.

HEISERMAN, A. R. (1963), “Satire in the Utopia”, PMLA, 78 (3), pp. 163-174.
HORATIVS (1959), Opera. Berlin: Walter de Gruyter.
JUVENAL (1996), Sátiras. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.
LAKE PRESCOTT, A. (1999), “Humour and satire in the Renaissance”, en G. P. Norton 

(ed.), The Cambridge History of Literary Criticism. Cambridge: Cambridge 
University Press, pp. 284-291.

LEACOCK, S. (1935), Humor. Its Theory and Technique. New York: Dodd, Mead 
& Company.

LOGAN, G. (1989), “The Argument of Utopia”, en J. C. Olin (ed.). Interpreting Thomas 
Moré s Utopia. New York: Fordham University Press, pp. 7-35.

LUCIANUS (1972), Opera. Tomus I. Oxford: Oxford University Press.
LUCIANUS (1974), Opera. Tomus II. Oxford: Oxford University Press.
LUCIANUS (1506), Luciani viri quam dissertissimi compluria opuscula longe 

festivissima ab Erasmo Roterodamo et Thoma Moro interpretibus optimis in 
latinorum linguam traducta hac sequentum serie. Parijs: J. Badius Ascensius. 

OLIN, J. C. (1979), “The Praise of Folly”, en J. C. Olin, Six Essays of Erasmus. New 
York: Fordham University Press, pp. 49-56.

PLATONE (2009), Repubblica. Testo greco a fronte. Milano: Bompiani. 
PRÉVOST, A. (1978), L’Utopie de Thomas More. Paris: Mame.
QUINTILIANUS, M. F. (1996), Instititionis Oratoriae. Pars Altera. Libros IV-VI 

continens. Tomus II. Salamanca: Publicaciones de la Universidad Pontificia de 
Salamanca. 

STAPLETON, T. (2020), The Life and Illustrious Martyrdom of Sir Thomas More. 
Dallas: CTMS Publishers.

SULS, J. (1983), “Cognitive Processes in Humor Appreciation”, en P. E. McGhee y 
J. H. Goldstein (eds.), Handbook of Humor Research. Vol. 1. New York/Berlin/
Heidelberg/Tokyo: Springer Verlag, pp. 39-57.

SURTZ, E. (1962), “Interpretations of Utopia”, The Catholic Historical Review, 38 
(2), pp. 156-174.

WILSON, N. G. (1992), “The Name Hythlodaeus”, Moreana, XXIX (110), p. 33.
WOODEN, W. W. (1972), “Thomas More and Lucian: A Study in Satiric Influence 

and Technique”, Sudies in English, 13, pp. 43-57.
WOODEN, W. W. (1979), “The Wit of Thomas More’s Utopia”, Studies in the 

Humanities, 7 (2), pp. 43-51.



56 DANTE KLOCKER

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

dante e. KloCKer es Profesor Titular e Investigador en la Universidad Nacional de Entre 
Ríos (Argentina).

Líneas de investigación:
Utopia, de Thomas More.
Utopismo moderno.

Publicaciones recientes:
“Utopia, ¿Stultifera insula? Consideraciones en torno al juicio de un detractor”, Revista 

Stultifera, 6 (1), 2023, pp. 119-159.
“Respublica utopiensium, ¿una utopía republicana?”, Las Torres de Lucca, 13 (I), 2024, pp. 53-66.

Email: dante.klocker@uner.edu.ar


