Miguel de Unamuno y
su etica universitaria’

Miguel de Unamuno and his university ethic

ARRATE APARICIO MARCOS
Fundacion Rafael de Unamuno - Universidad de Salamanca (Espaia)

Recibido: 10/4/2024 Aceptado: 16/3/2025

RESUMEN
El presente articulo tiene por objeto desarrollar la ética universitaria de Miguel de Unamuno.
Para este quehacer, nos adentraremos, primeramente, en la critica que realiza de la Universidad
espafola de su tiempo, para después ahondar en la figura del profesor universitario. De esta
suerte, se abordaran las caracteristicas, valores y finalidad que toda ensefianza universitaria
debe adquirir. Finalmente, se analiza la influencia directa de Francisco Giner de los Rios en la
ética universitaria unamuniana.

PALABRAS CLAVE
UNAMUNO, ETICA, UNIVERSIDAD, ESPANA, FRANCISCO GINER DE LOS RiOS

ABSTRACT
This paper aims to tackle the university ethic of Miguel de Unamuno. For this purpose, first of
all, the criticism he made of his contemporary Spanish university is analysed and, thereafter, the
figure of the university professor is studied. Thus, the characteristics, values and objective that

1 El presente articulo es fruto del Proyecto de investigacion “Miguel de Unamuno, la
Institucion Libre de Ensefianza y la Espafia rural: hacia una educacion humana e integral”, que
se desarrolla en la Fundacion Rafael de Unamuno de la Universidad de Salamanca (USAL) y
que se encuentra dirigido por el profesor Roberto Albares Albares. Agradezco también sobre-
manera las directrices y el apoyo recibidos por parte del equipo de la Casa-Museo Unamuno de
la USAL en la consulta de los fondos documentales de Miguel de Unamuno, asi como en todas
las pesquisas ofrecidas.

© Contrastes. Revista Internacional de Filosofia, vol. XXX N°2 (2025), pp. 86-104. ISSN: 1136-4076
Departamento de Filosofia, Universidad de Malaga, Facultad de Filosofia y Letras
Campus de Teatinos, E-29071 Malaga (Espafia)



87 ARRATE APARICIO MARCOS

every university education must acquire are presented. Finally, the direct influence of Francisco
Giner de los Rios in the unamunian university ethic is shown.

KEYWORDS:
UNAMUNO, ETHICS, UNIVERSITY, SPAIN, FRANCISCO GINER DE LOS RiOS.

1. INTRODUCCION

MUCHO SE HA INVESTIGADO SOBRE los planteamientos pedagogico-educativos de
Unamuno, pero poco sobre su ética universitaria y la filosofia de la educacion
que larespalda.? Asi, este trabajo pretende aportar en la investigacién académica
un estudio sobre la ética universitaria propuesta por el autor vasco, para lo que
resulta menester bucear en la critica que realiza de la Universidad espafiola de su
tiempo. Unamuno es bastante juicioso con la actitud y disposicion que el Estado
espanol, los profesores y los alumnos tienen con lo que deberia ser el centro de la
alta cultura filosofica, cientifica y literaria. Siente que es un desproposito para la
cultura, para el saber y para el futuro de la nacién aquello en lo que la Universidad
se esta convirtiendo. Este es el motivo fundamental por el que asume la mision
de reorientar y encarrilar el quehacer universitario.

Unamuno reivindica un modelo de Universidad en el que se cultive la
ciencia pura, aquella que vincula con la ciencia cordial, la ciencia del espiritu,
la que busca la verdad por la verdad. El rehaye de la ciencia oficial que vehicula
el modelo pedagdgico y universitario de su tiempo, a saber, una ciencia que se
caracteriza por ser ciencia hecha, al quedar supeditada a dogmas y ser el motor
para el adiestramiento. En esta linea, entiende que la ciencia es una fuente de
saber siempre que se cimiente en amor, libertad, sabiduria y verdad, al mismo
tiempo que una herramienta que nos ensefia a contemplar nuestra propia rea-

2 Hete aqui varios estudios, ademas de los citados en bibliografia, sobre la educaciony la
pedagogia en Unamuno: BARROS, J.M (1994), «Miguel de Unamuno: a teorizagdo da educacio
contra a modernidade da Pedagogia», Broteria, 139 (2-3), pp. 167-181; BERDUGO, I. (2000),
«Unamuno y la Universidad: rector e intelectual», en C. Florez (coord.), Tu mano es mi destino.
Salamanca: Universidad de Salamanca, pp. 21-28; GORDO, G. (2012), «El pensamiento educa-
tivo de Miguel de Unamuno», Humanistyka i Przyrodoznawstwo, 18, pp. 167-182; HERRERO,
S. (1991), «Pensamiento socio-educativo de Miguel de Unamuno: estructura y cambio social en
la Espafia del primer tercio del siglo XX», Studia Paedagogia, 22, pp. 55-79; LUARSABISH-
VILIL V. (2019), «Miguel de Unamuno and John Dewey: the system of education and personal
liberty», Kultura i Wartosci, 28, pp. 277-291; MADRUGA, J. (2007), Miguel de Unamuno:
profesor y politico. Salamanca: Graficas Cervantes; RUBIO, R. (1974), Educacion y educador
en el pensamiento de Unamuno. Salamanca: Instituto Pontificio San Pio X; TURIN, Y. (1962),
Miguel de Unamuno universitaire. Paris: S.E.V.P.E.N. De modo que se puede justificar que la
ética universitaria en Unamuno es una cuestion que aun esta pendiente por ser investigada, y que
es propiamente lo que este trabajo pretende aportar en la investigacion académica.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 88

lidad, a dudar de los conocimientos que adquirimos y a crear libremente otros
nuevos desde el espiritu.

Asi pues, veremos que en la ética universitaria que maneja Unamuno
destaca su compromiso por extraer de la Universidad su poder educativo y for-
mativo, su efecto, ademas del afecto que tiene que manifestar el maestro por su
trabajo, asi como la disciplina que debe demostrar el alumno ante el magisterio
que recibe. De la misma manera, se reparara en las caracteristicas, valores y
finalidad que toda ensefianza universitaria deberia adquirir. E, igualmente, se
tratard la influencia del modelo magisterial de Francisco Giner de los Rios en
la ética universitaria unamuniana. En este aspecto, cabe sefalar que Unamuno
conoce y absorbe los planteamientos cientificos y pedagdgicos de Giner de los
Rios desde su juventud, por lo que su ética universitaria se va erigiendo y forta-
leciendo sobre la base de los planteamientos pedagdgico-cientificos ginerianos.

II. “La UNIVERSIDAD DEBE SER UNIVERSIDAD, UNIVERSITAS”
(Unamuno 1899, p. 734)

I1.1. CRITICA AL FUNCIONAMIENTO DE LA UNIVERSIDAD

En sus escritos “De la ensefianza superior en Espafia” y “Algo sobre
autonomia universitaria”, Unamuno tacha a la Universidad publica de ser un
“templo de rutina y de ramploneria”, “un hospicio de sectarios docentes”,
“una oficina del Estado” (Unamuno 1899, p. 740) para la administracion de la
ensefianza publica superior, “una fabrica de licenciados en derecho, medicina,
farmacia, ciencias o letras, una oficina publica en que mediante tales o cuales
pruebas se le da a un ciudadano un titulo que le permite el monopolio de una
profesion o que le habilita para ciertos empleos ptblicos”, esto es, “una fabrica
de funcionarios publicos” (Unamuno 1919, pp. 1598). Mas aun, la describe
por el mote de “centro docente” en el que se retinen varios funcionarios con
el fin de “despachar [...] el expediente diario de nuestra leccion” (Unamuno
1899, p. 740).

También recrimina que no haya un funcionamiento adecuado de los claus-
tros universitarios, ni pueda haberlos. Se lamenta de que los profesores no sepan
unirse en una labor comun. Y asegura que lo impide la propia organizacion de la
Universidad, asi como “el feroz individualismo que nos caracteriza y el espiritu
de dogmatismo? intransigente y sectario” (ibid., p. 741). Luego su malestar es

3 Asi define Unamuno a los dogmaticos en “Inteligencia y bondad”: “Llamo dogmaticos
a los que con toda alma creen y sostienen que hay un nimero de opiniones —suyas, por supues-
to— que solo pueden negar los locos o las gentes de mala fe, siendo opiniones que hay muchas
personas que las niegan.” (Unamuno 2011, pp. 68-69).

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



89 ARRATE APARICIO MARCOS

fruto de que el amor propio —ese amor egoista, vanidoso y egocéntrico— predo-
mine impudicamente frente al amor al projimo y la vocacion docente.

Unamuno reivindica que “la Universidad debe ser Universidad, univer-
sitas” (ibid., p. 734), es decir, siguiendo su etimologia, un organismo* donde
haya conexion y comunion entre las distintas Facultades. Debe promover la
universalidad de estudios, universitas studiorum, y aunar el conjunto de todas
las disciplinas del saber. De ahi sostiene que sus Facultades no pueden reducirse
a ser Escuelas de abogados, médicos, farmacéuticos y catedraticos, sino que
también deben ser centros de elevada cultura, y de formacion e investigacion
en Filosofia, Ciencias, Letras y Artes.

Asimismo, denuncia que Espafa requiere de un plan de estudios que surja
desde el interior, desde nuestro espiritu,’ con un claustro de calidad humana
que se constituya de la seleccion del profesorado y que se ajuste al dicho inglés
“the right man in the right place”. La ensefianza universitaria no debe reducirse
a producir licenciados y doctores. Y los maestros, por su parte, han de estar
entregados y apasionados por lo que ensefan, tienen que pensar y ajustar lo que
deben impartir en funcion de lo que realmente saben. En una palabra, nuestro
autor apela a que todo profesor universitario debe manifestar una clara vocacion
docente que anime su espiritu, para asi acometer de la mejor forma posible el
acto de ensefiar a su alumnado.

11.2. EL PAPEL DEL ESTADO

Unamuno asegura que se requiere que el Estado sostenga y proteja a los
catedraticos para que investiguen, escudrifien y fragiien doctrinas. De esta
manera lo manifiesta en su ponencia “La ensefianza universitaria”, y también
se encuentra sobre ello la siguiente advertencia en su escrito “Algo sobre au-
tonomia universitaria”:

Y siempre resultard que la ciencia pura, el saber desinteresado, la investigacion
que no se propone mas que ensanchar nuestro conocimiento del universo y de la
vida, todo esto necesita de la proteccion del Estado. | Y aun asi!... Porque a los mas
de los hombres preocupados del problema llamado social, todo eso de la ciencia
pura se les aparece como un lujo y un lujo excesivo. (Unamuno 1919, p. 1600)

4 Unamuno utiliza el término "organismo’ porque entiende que las Universidades tendrian
que ser autonomas, algo que no ve viable que ocurra y funcione correctamente en Espaiia, donde
las Universidades mas que organismos son mecanismos.

5 “Cada ministro se trae su plan, ni mejor ni peor que los anteriores, que contribuye a
corroborar la anarquia que en asuntos de enseflanza aqui reina; y es [...] el plan interior, el de
nuestro espiritu, el que tenemos que variar.” (Unamuno 1899, p. 733).

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 90

No podemos permitirnos que investigar en ciencia pura sea un lujo ex-
cesivo y no algo trivial. Luego nuestro autor reclama que el Estado apoye el
trabajo que se realiza en las catedras, pero la realidad es que él mismo también
censura la actitud que estan tomando la mayor parte de los catedraticos con
respecto a su trabajo.

11.3. L4 LABOR DE LOS CATEDRATICOS

La catedra no es mas que un expediente didactico segin Unamuno. Ser
catedratico es un oficio y se ha convertido en un modo de vivir. Desaprueba
la actitud de aquellos catedraticos que luchan por obtener la propiedad de una
catedra, lo que se traduce en una posicion laboral segura, con objeto de cobrar
el beneficio y no preocuparse de nada mas que en vivir. Es mas, critica la pos-
tura de los catedraticos que no creen en la ensenanza pero si en la propaganda
dogmatica, y “se constituyen en guardia civil del orden social o en carabineros
de la cultura extranjera”, o incluso “en panegiristas de la libertad” (Unamuno
1899, p. 741).

El catedratico, siguiendo a nuestro autor, ni debe ver en su oficio solo
una fuente de ingresos, ni puede ser el funcionario mas libre e irresponsable
que existe. No debe hacer lo que le dé la gana, a saber, explicar lo que quiere
y como quiere, o simplemente no explicarlo. Tiene que defender su catedra y
comprometerse con su oficio de ensefar. Ha de ser maestro, y hacer esto expreso
mediante su maestria. Tiene que responsabilizarse de la utilidad social de lo que
ensefla, mas alla de que el alumno se invista con su respectivo titulo académico.
Y, finalmente, ha de centrarse en formarse mas y mejor, en ser una persona de
reconocida competencia, y ante todo y sobre todo en que sus alumnos tengan fe
en la ensefianza y puedan desarrollar en ella su amor por el saber y la verdad.

Por consiguiente, Unamuno anima a los catedraticos a que aprovechen la
libertad de catedra para renovar su asignatura y hacer ciencia, la de verdad, la
ciencia pura, viva, social y cordial. Si bien es cierto que también teme que la
libertad de ensefiar se pueda convertir, en su Espafia, en un parapeto para la
pereza intelectual y el inmovilismo.

Ni libertad de ensefianza extrema ni dogmatismos. Esa seria su maxima.
Los catedraticos han de huir de la no ensefianza, de la ignorancia asegurada
de la juventud. La libertad de ensefianza no debe ser sinonimo de la libertad
de ignorancia. Y esta es la razén por la que propone, como Francisco Giner
de los Rios, que la ensefanza en Espafa tenga una funcion tutelar, de forma
que la libertad de ensefianza quede asociada a la libertad de aprender. Es decir,
el que quiera aprender tiene que poder hacerlo y, ademas, con la posibilidad
de que la educacion sea integral y abarque todas las dimensiones de la vida
humana.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



91 ARRATE APARICIO MARCOS

En el mismo sentido, Unamuno predica la necesidad de diluir las diferen-
cias doctrinales entre los miembros del claustro universitario, por afectar los
consecuentes desacuerdos incluso a la libertad de la investigacion cientifica.
Por este motivo insiste en que se han de superar las diferencias doctrinales para
dar paso a la comunion de doctrinas, sin exclusion alguna, manteniendo cada
cual sus convicciones, con el fin de alcanzar la absoluta libertad en el examen,
estudio, investigacion y exposicion cientificas.

Bien rescata Maroco Dos Santos que Unamuno entiende el claustro uni-
versitario como una realidad organica, pero que en su época lo interpretaron
y concibieron mal, es decir, como si de “una realidad puramente mecanica y
funcional” se tratara. A lo que afiade que solo interpretando el claustro como
“una realidad eminentemente organica, [...] los profesores, y quien dice pro-
fesores dice también las facultades y la propia universidad, podrian desarrollar
de forma proficua su mision educadora.” (Maroco 2018).

En definitiva, Unamuno siente que cualquier plan o sistema de ensefianza
es bueno segln la fe en la ensefianza, el espiritu cientifico y la amplitud de
alma de los profesores que lo aplican. Esto es, estima que habria que realizar
una reforma y revolucion en la ensefianza justamente en los maestros, que son
quienes ensefan.

11.4. L4 UNIVERSIDAD COMO ORGANO DEL “CCNOCETE A TI MISMO”’

Unamuno, lejos de demandar que la Universidad nos siga dando “leyendas
muertas y fantasmas de realidades” (Unamuno 1899, p. 767), promueve en ella
el ejercicio de que los alumnos vuelvan a si mismos, reconozcan su espiritu y
estudien el mundo que les rodea. Su impresion es que lo intimo del espiritu de
un pueblo resulta ser una manifestacion del templo de saber que forma a los
jovenes, por lo que es importante que los profesores que les ensefian renueven
su intencion espiritual para con ellos mismos y su magisterio.

También advierte que es incumbencia del Estado ofrecer fuentes de cul-
tura, y que las Universidades, por su parte, se preocupen por mantener a los
“cultivadores de la ciencia pura” (ibid., p. 755). A su vez, cree que es compe-
tencia de la Universidad la labor de descubrir Espafia a los espafioles, por lo
que ve necesario que asuma la responsabilidad de ser el 6rgano del “condcete
a ti mismo” colectivo. De esta suerte, declara que es imprescindible ocuparse

6 Tengamos presente que, en aquel entonces, la Ley de Instruccion Publica de 1857 permitia
que los obispos y el resto de prelados diocesanos —autoridades que no eran académicas— pudieran
inspeccionar la ensefianza publica para impedir que se diesen doctrinas opuestas a la fe catolica
ortodoxa. De ahi que Unamuno apele incluso a la necesidad de que la libertad de la investigacion
se encuentre amparada tanto por la conciencia publica como por la ley.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 92

tanto de revelar a los jovenes las raices del propio espiritu colectivo como de
ofrecerles el estudio de su pueblo para formar una patria.

Ante esta situacion, Unamuno refleja a la perfeccion en su escrito “De la
ensefianza superior en Espafia” su insistencia en que el pueblo espanol pueda
estudiarse, observar sus actos, investigar su forma de vivir, sentirse y pensarse
para conocerse a si mismo, a los demads y al pueblo del que forma parte. Para
todo ello, es menester trabajar primeramente por ser conscientes de lo que sigue:

Un hombre no se conoce a si mismo de otro modo que como a los demas conoce.
Se ve obrar, y del modo como obra deduce como es. Nadie sabe si es capaz de una
cosa hasta que la ejecuta. Todos los dias nos descubrimos un poco y rectificamos
otro poco el concepto que de nosotros mismos tenemos. Nadie, en realidad, se
conoce a priori, antes de que obre; todos nos conocemos por nuestros propios
actos, tan extrafios no pocas veces a nosotros mismos. Lo que hay es que cada uno
vive de continuo consigo mismo, sin separarse de si. (ibid., p. 758)

En este sentido, hemos de tener presente, como justifica Miguel Cruz
Hernandez, que Unamuno llevo a cabo en su existencia una mision socratica
(cf. Cruz 1952). Asi, el pensador vasco considera que la Universidad ha de
responsabilizarse de propagar y cultivar el precepto délfico del “jcondcete a
ti mismo!”, entendido como el examen de conciencia a un “ser extraflo, como
a mero ejemplar de la humanidad, como a asunto cientifico, psicolégicamen-
te” (Unamuno 1897-1902, p. 798). De hecho, en una carta que escribe a José
Balcazar y Sabariegos aflos antes, concretamente el 28 de mayo de 1894, y en
la que introduce también el principio de filosofia del “jcondcete a ti mismo!”
desarrollado por Socrates, sostiene lo siguiente:

[...] la obra, no el hombre, porque tan chico como es este, es aquella grande.
Cuando la obra vale mas que el hombre que la lleva a cabo, es cuando este es
digno de aquella.

Estudiarnos es encerrarnos en la pereza de nosotros mismos, y obrar, vivir en
comunién con nuestros hermanos; la ciencia es el principio del egoismo y la
accion, el de la caridad.

El de la sabiduria es saber ignorar, y su fin detenerse ante el misterio. Pero alli,
donde el hombre se detiene, ante el abismo, su fe viva, madre de la obra, colma
el abismo. Esto hace la fe; la verdadera fe, la fe viva, no el espiritu seco de la
formula legada ni la confianza en la palabra ajena, jno!, sino el esfuerzo vigoroso
y propio por crear lo que no conocemos ni acaso conoceremos nunca.

A todo joven a quien se le abre el camino de la vida hay que repetirle: déjate de
ti mismo, que no vales nada, mira tu obra, ten fe en ella, y jadelante! (Unamuno
2017, p. 478)

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



93 ARRATE APARICIO MARCOS

En otras palabras, nuestro Rector de la Universidad de Salamanca estima
que es igualmente tarea de la Universidad ensefiar el heroismo del trabajo, al
mismo tiempo que el culto a la verdad. De modo que a ella le corresponde,
segun ¢él, ser escuela de trabajo y templo de la verdad.

En efecto, para el autor vasco, la Universidad ha de ser escuela de trabajo,
o0 sea, una especie de taller en el que se produzca, con trabajo, el conocimiento
y la verdad. Esto significa que ha de darse como produccion, que asocia y
hermana a las personas, y no como comercio, cual bazar de ideas que separa
y enemista. Ha de ofrecer al pueblo el servicio de mostrar la verdad, y ha de
también ensefiar que con trabajo se la conquista. Solo asi serd templo de la
verdad, porque en ella habita, sobre el sacrificio del trabajo realizado, la Verdad.

III. EL PROFESOR UNIVERSITARIO, EL MAESTRO

Con el fin de completar lo ya comentado sobre la actitud y quehacer de
los catedraticos, reparemos de forma mas concreta en ellos, en los profesores
universitarios, en los maestros. A este respecto, Unamuno sefiala, en “De
la ensefianza superior en Espafia”, que las catedras deberan ser “fecundos
laboratorios y no mostradores en que se expende una hora de leccion al dia”
(Unamuno 1899, p. 768). El profesor universitario debe comprometerse a
mas que a dar su leccion diaria y examinar a los alumnos. Es su obligacion
reparar en el beneficio social de su trabajo para con el Estado, para lo que
es indispensable que las fuerzas de su espiritu se concentren en su labor
de ensenar. Resulta importante que haga hincapi¢ en el aprendizaje de la
fabricacion de ideas y el fraguado de la potencia de idealizar de su alumna-
do. De esta forma la productividad entrara en juego en sus clases y, a partir
de ella, los estudiantes reconoceran las entrafias de su espiritu individual y
descubriran las del espiritu colectivo.

De igual manera, Unamuno reconoce, en “La ensefianza universitaria”,
que “un reducido niimero de maestros prestigiosos, reconocidos obreros de la
cultura patria, basta para afirmar un centro docente” (Unamuno 1905, p. 141).
Es decir, para asegurar la valia de una Universidad en el ambito de la alta cul-
tura, se precisa que su claustro cuente con maestros de prestigio, y no quede
solo reflejado por el numero de alumnos matriculados que registre. Por ello
propone que el profesor universitario sea publicista, se esfuerce por difundir
su sabiduria en prensa, lo que tilda de Universidad popular, y sirva este medio
también de extension universitaria.’

7 En este aspecto, su propuesta a la Asamblea Universitaria es la siguiente: “Estudiar
el modo de crear, con subvencion del Estado y bajo su amparo, publicaciones universitarias
con cierto caracter como las de las Academias, de indole filosofica, cientifica y literaria, como
complemento, hoy obligado, a la funcion docente.” (Unamuno 1905, p. 144).

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 94

Ahora bien, apunta en “La Universidad hace veinte afios”, que el hecho
de que se exigiese que el profesor tuviera que ser publicista ha traido, con
el tiempo, varios inconvenientes como, por ejemplo, que algunos profesores
improvisen publicaciones solo para alegarlos como mérito oficial en concursos
y oposiciones. Su intencion es que la sabiduria de los catedraticos se pueda
extender mas alla de las clases que imparten. De manera que el conocimiento
sea en extension a otros catedraticos, investigadores y alumnos, sin quedar
reducida a la leccion diaria que solo recibe un nimero limitado de jovenes
estudiantes.

Asimismo, ante la amplia tendencia de los maestros a proyectar sus clases
en recitar aquello que se puede encontrar en un libro, sin aportar nada nuevo,
Unamuno deduce que la opcion para que el libro no mate a la catedra es que
esta ultima se convierta en lo que los alemanes denominan “seminario”, a
saber: en un laboratorio de ciencia y centro de investigacion. No obstante, ¢l
no apuesta por que este modelo de seminario aleman entre en vigor al menos
que la Universidad espafiola se preocupe por enseiar la verdadera ciencia, la
ciencia pura, en vez de centrarse en impartir asignaturas, que no son mas que
ciencia ya hecha, algo asignado, sefialado, que queda determinado de antemano.

Maroco, a este respecto, confirma que “una asignatura debera ser tanto
expresion de ‘ciencia hecha’ como de ‘ciencia viva', ya que el alumnado ne-
cesita tanto de aprender el conjunto de conocimientos cientificos elementales
inherentes a cada una de sus asignaturas como de investigar "hipdtesis y utopias’
que los mismos conceptos suscitan.” (Maroco 2017, p. 108). Y Varela, a su vez,
matiza que, “en opinion de Unamuno, si se quiere que el alumnado ofrezca
lo maximo de sus posibilidades es el profesor el primero que debe hacerlo”
(Varela 2022, p. 317).

Por consiguiente, la ética universitaria unamuniana dista sobremanera
de la ensefianza imperante que estaba todavia prendida en la filosofia es-
colastica. Unamuno, en “Sobre la filosofia espafiola. Dialogo™, tacha a la
escolastica de ser “aquella horrida combinatoria de conceptos abstractos,
rigidos, cinchados en sus definiciones; aquella filosofia que se hizo para
la polémica, para sostener dogmas, y no para la investigacion, no para
descubrir verdades”. Su critica se cifie en que los escolasticos “iban a tiro
hecho, a probar tal o cual cosa, a buscar argumentos con que defender y
sustentar estos o aquellos dogmas, que creian ser el necesario soporte del
orden social y de la felicidad individual”. Y concluye que “es una filosofia
al servicio de intereses ajenos al puro interés por conocer la verdad, sea la
que fuere” (Unamuno 1904, p. 1163).

El Rector de la Universidad de Salamanca entiende la investigaciéon como
un modo de descubrir verdades. De ahi que lo natural, lo cientifico y lo filoséfico
sea, segun ¢l, que el método parta de datos, y no de tesis. Si bien partimos de

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



95 ARRATE APARICIO MARCOS

los datos y hechos establecidos y recibidos mediante la experiencia, podremos
investigar e inducir sobre ellos. Asi reduciremos el conocimiento obtenido a
hechos mas generales, que se habran de relacionar entre ellos hasta llegar, o no,
a una conclusion, a una solucion. A fin de cuentas, para Unamuno, el fin de la
ciencia es conocer los hechos por entero y no sus leyes, dado que lo importante
es dar validez a los hechos que ponen en claro la ciencia.

En resumen, el autor vasco quiere inculcar a sus companeros docentes que
cabe otorgar una importancia especial al camino y no a la meta, asi como a la
necesidad de no separar la ciencia de la realidad. De esta suerte conseguiremos
que los alumnos educados en asignaturas sientan de verdad lo que es la ciencia
y comprendan que no por ser ciencia tiene que ofrecernos soluciones concretas.
Es decir, las asignaturas, como el saber, deben ser algo unitario. Todas ellas
han de tener algo en comun, pues han de mostrarnos de manera holistica, y no
de forma parcial, la realidad.

IV. LA ENSENANZA UNIVERSITARIA COMO OPCION DE CULTIVAR DIFERENTES
AMBITOS DE SABER

Unamuno manifiesta, en su escrito “La ensefianza universitaria”, que el
problema de la ensefianza universitaria se concentra principalmente en la ma-
nera de intentar conciliar las siguientes dos tendencias: por un lado, aquella que
convierte a las Facultades en Escuelas de técnicos profesionales —abogados,
médicos, farmacéuticos o catedraticos—; y, por otro lado, aquella que se ocupa
de fomentar la alta cultura y, en consecuencia, de formar estudiantes e investi-
gadores —que pertenecen a las disciplinas de Derecho, Sociologia, Fisiologia,
Quimica, Ciencias, Filosofia y Humanidades—. En otras palabras, la ensefianza
universitaria en su impulso de formar hombres de ciencia tiende, siguiendo a
nuestro autor, a cometer el error de separar la teoria de la practica, es decir,
la investigacion, el hacer ciencia, de la aplicacion de la ciencia ya hecha en
ambitos concretos de la vida. Se inclina mas por la practica, por la transmision
de resultados, por repartir ciencia ya hecha y disponible para ser aplicada, pero
sin tener fundamentos teéricos dada su escasa propension a la investigacion.

Por esta razon Unamuno critica que “el practicismo docente resulta ser en
la préctica lo mas contrario a la practica misma, sin que sirva apenas sino para
hacer perduradera la rutina” (Unamuno 1905, p. 139). Acaso porque este afan
por lo practico, que se olvida de la creacion de ciencia nueva, rehuye del amor
por el saber y del compromiso sincero por la transmision de la verdad en la
ensefianza. Luego los jovenes estudiantes que estan sumidos en la ensefianza
escolastica seran poco practicos, ademas de ser poco teoricos, y necesitaran,
una vez obtenido el titulo, comenzar su verdadero aprendizaje.

Conforme la ensefnanza pierde rigor, el titulo académico pierde valor. Si la
ensefanza no se encuentra proyectada en crear ciencia y formar en ella a sus

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 96

alumnos, con espiritu critico, con libertad de pensamiento, y sobre todo con
repercusion en su persona, el titulo de poco servira. Sostiene en “Educacion y
herencia economica’:

" Titulo, titulo y no ciencia!’, dicen los mas de los padres. Y es natural, porque
saben que el titulo, si no da ciencia, da modo de vivir, y que la ciencia sin titulo
suele servir de poco. Y el titulo, no es, después de todo, mas que un privilegio
creado por el Estado burgués en favor de ciertas clases. (Unamuno 1896, p. 572)

El ideario general es dar prioridad a que los jévenes aprendan a presentarse
en sociedad para ganar dinero antes que sucumbir en la formacién interior y
la riqueza de su espiritu. La calidad de la formacion de los hombres, la edu-
cacion de los jovenes, queda relegada a un segundo plano. Lo importante es
el resultado, la obtencion del titulo, que se cree que es lo que les distinguira y
aportara privilegios.

Tampoco se puede pasar por alto la observacion que realiza Unamuno
sobre el hecho de que obtener una formacioén educativa, y por ende un titulo, es
sin6nimo de tener fortuna, de formar parte de la clase burguesa. El es consciente
de que no todos los nifos y jovenes pueden acceder a una educacion, ni pueden
disfrutar del privilegio del titulo. Es mas, la realidad también es para Unamuno
que la obtencion de un titulo sin recibir a cambio una educacion cuidada no
tiene mayor trascendencia vital, pues queda reducido, en la Universidad y en
las escuelas, a esto que excitadamente denuncia:

Es enorme el tiempo que se malgasta en nuestros centros docentes en aprender
simplezas, inutilidades y disparates verdaderos; asusta la cantidad de paja que se
mete en la mollera de nuestros estudiantes. Lo mas de la educacion se reduce a
que el bien educado se distinga por sus maneras de los que no han recibido tal
educacion, a que sepa unas cuantas palabras sin sentido y se crea mas culto que un
carretero, porque [...] afirma que el frio no existe u otra pedanteria bachilleresca
tan insustancial como esa. (ibid., p. 571)

Los padres tienen mayor preocupacion por legar a sus hijos una fortuna que
una educacion so6lida y humana. No les importa que aprendan, si que posean
un titulo y tengan opcion a crear capital. Tener educacion, legarles el capital de
obtener el titulo académico, es sindnimo para ellos de optar por tener ganancias
economicas profesionales. Este problema surge porque no se dan cuenta de que
la familia es la escuela de los individuos, y que el hombre es mas que el dinero.
La educacion comienza en el nucleo familiar y se complementa en los centros
docentes. De manera que es primordial que se refuerce la idea de que predomine
en la crianza de los hijos, desde sus primeros dias, el ahinco por ofrecerles un
capital intelectual y moral, una educacion integral. Y esta formacion integral del

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



97 ARRATE APARICIO MARCOS

alumno ha de centrarse en el cultivo de la mente y en la educacion de actitudes
(cf. Blanco 2011, p. 569). O, dicho de otro modo, en ensefiarles a que se sepan
ganar la vida pero, sobre todo, en que interioricen el universo en su totalidad y
sepan “humanizar con sentido trascendente” (Delgado 1973, p. 178).

En definitiva, Unamuno considera imprescindible que la Universidad se
muestre viva, y el alumno, en su camino de obtener el titulo académico, tenga
la opcidn de cultivar diferentes ambitos de saber. Apuesta por que los jovenes
penetren durante su etapa universitaria en diferentes campos de pensamiento
con el fin de que despierten intereses y aptitudes desconocidas. De esta suerte
cree que descubriran, por el propio impulso sugestivo, su amor por el saber y
su vocacion para con su futuro oficio.

Por todo ello, nuestro autor deduce que la Universidad tiene que ser el
principal factor de progreso de la patria. Debe afrontar la creacion de un ideal
lo bastante amplio para que en ¢l comulguen, en espiritu y en verdad, todos
los espafioles. Asi declara en “De la ensefianza superior en Espafia” que la
Universidad nos tiene que dar, en resumidas cuentas, lo que sigue:

Alma de tolerancia; mente hospitalaria; culto a la verdad, sintiéndola viva, pro-
teica y multiforme; comprension, a las mas opuestas concepciones, abierta; odio
al formalismo; atencion al pueblo; heroismo de trabajo; sumersion en la realidad
concreta, fija la vista en la mas alta idealidad abstracta... (Unamuno 1899, p. 771)

V. LA INFLUENCIA DE FraNCISCO GINER DE LOS Rios
EN LA ETICA UNIVERSITARIA DE UNAMUNO

La Universidad espaiiola, ;resucita? En casi todas ellas se advierte
alguna sefial de vida y anhelo por volver a la corriente cientifica, de
que tanto tiempo hemos vivido apartados, y servir asi viribus et armis a
la grave mision, no soélo intelectual, sino ética, que les corresponde en
conciencia, como directoras de la educacion nacional.

(Giner 1916, p. 273)

Llegados a este punto, resulta obligatorio destacar, como podemos
comprobar con la cita que encabeza este apartado, la notable influencia del
modelo magisterial de Francisco Giner de los Rios en la ética universitaria
unamuniana. Unamuno admira a la persona y obra de su Paco Giner, y en su
articulo “Recuerdo de don Francisco Giner” asi lo demuestra:

Pronto, el 18 de este mes, hara dos afos que se nos fue para siempre de esta nues-
tra Espafia, de esta su Espana, de este mundo. jPero no se nos fue del todo, no!

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 98

An nos queda; atin nos queda aqui a los que le conocimos, es decir, a los que le
quisimos; atn le llevamos dentro —y €l nos lleva— a aquel gran maestro, es decir,
a aquel gran agitador de espiritu[s]. Que es lo que era sobre todo. Porque aquel
hombre que se paso la vida clamando “jpaz, paz!", era un gran luchador. Ni podia
ser de otra manera. La verdadera paz, la paz fecunda, la paz digna, la paz justa no
se obtiene mas que con la lucha.

i'Y qué hombre de pasion, de intensa pasion, de encendida pasion era aquel hombre
que iba predicando serenidad! (Unamuno 1917, p. 1178)

El fundador de la Institucion Libre de Ensefianza es un hombre de lucha,
que lucha por mejorar fundamentalmente la educacion de su pais, pero siempre
clamando paz. Unamuno llega a describirle como “nuestro Socrates espafiol”,
como “aquel supremo partero de las mentes ajenas” (ibid.). Destaca de él que
obliga a pensar a todos aquellos con quienes conversa, haciéndoles preguntas y
objeciones a sus planteamientos. Les ayuda a fortalecer y aclarar las propias ideas,
y, por ende, a mejor conocerse a si mismos. Sin embargo, juzga que sus escritos
no sugieren mucho para quien no le haya conocido, querido y tratado, aunque si
confirma que su obra vivira entera y que de ella hay mucho que aprender.

En lo referente a la educacion, confiesa que un maestro como Giner, que
no estad hecho del todo y se repiensa a si mismo conforme hace pensar y sentir
a los demas, sugiere mas de lo que en realidad propala. Expresa:

Yo creo que don Paco Giner [...] comprendio que la obra mas autoeducadora
de un hombre es la de luchar contra su propia profesion, la de impedir, mientras
uno la ejerce honrada y hasta amorosamente, que le profesionalice, la de hacer
que el hombre, el hombre entero, no se deje dominar del funcionario. Y por eso
¢l, catedratico, propendi6 a hacerse maestro. Y para poder ser maestro, a hacerse
discipulo, a ser siempre discipulo, el eterno discipulo. (ibid.)

Recordemos que, en opinion de Unamuno, el maestro aprende ensefiando,
y que la vocacidén y la pasion por su propia profesion deben ser el motor de
la educacion. Estos son los motivos por los que Unamuno resalta de Giner
su pensamiento en continua marcha, en constante elaboracion, gracias a que
piensa escribiendo, hablando y viviendo. Su vida es pensar y sentir, asi como
hacer pensar y sentir a los demas. De hecho, la mision gineriana se extrapola
a despertar, orientar e intensificar las potencias todas de los jovenes.

Més atn, Aguilera matiza al respecto de este articulo que Unamuno “se
glorifica en Giner”, en el sistema asistematico que acoge “el pensamiento
inacabado, en angustia, en lucha y tension, siempre vigilante, despierto
siempre”, y que también es el suyo. Su “horror a la sujecion” (Aguilera 1965,
p. 487), a lo inamovible, conforma, segiin Aguilera, el ideal del magisterio
unamuniano, ya que defiende la urgencia de rectificar la linea de la ensefianza

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



99 ARRATE APARICIO MARCOS

nacional mediante una profunda renovacion pese a las tensiones y diferencias
que puedan suscitar.

Por lo tanto, Unamuno recibe de Giner, siguiendo a Aguilera, el estimulo
de su creencia en que el educador que adopta el ideal del magisterio activo
y se preocupa por su propio aprendizaje continuo es debido a que de ¢l se
apodera un acto creador que le incita a actuar en conformidad con la verdad.
Ensenar es una tarea viva, que debe nacer del espiritu de cada profesor y no
desde una forma pedagdgica ya aprendida o dada. De este modo, en palabras
de Aguilera, “el gozo de la verdad poseida presta [...] el insustituible jugo vital
de los actos “originales’, no miméticos ni “profesionalizados™” (ibid., p. 486).
Luego sera la armonia que surge desde la capacidad creativa lo que determina
el ejercicio del magisterio en amor, honradez, originalidad, verdad y libertad.

Ademas, cabe destacar que Unamuno y Giner mantienen una extensa
relacion epistolar, aquella que en su mayoria se localiza en la Casa-Museo
Unamuno de la Universidad de Salamanca, asi como en la edicion que al res-
pecto realizé Dolores Gomez Molleda. En ella, por ejemplo, se puede percibir
la “inmortal comunion espiritual” (Molleda 1976, p. 86) que les une, como
afirma Giner, del mismo modo que la sintonia que comparten con relacion
al contenido de las obras y articulos sobre educacion y ensefianza que van
escribiendo e intercambiandose. En una carta de Giner a Unamuno, fechada
el 22 de noviembre de 1899, leemos:

Amigo mio: Mil gracias por el ejemplar que ha tenido V. la bondad de enviarme,
de sus articulos sobre Ensefianza Superior. Los lei de un tirén y su espiritu me
parece inmejorable. Hay muchas cosas tan profundas y exactas en ellos: Lo del
dogmatismo, lo de europeizarnos y espafiolizarnos —y el modo tan hondo en que
lo entiende—, lo de la enseflanza como laboratorio... en fin, seria no acabar. [...]
Enviaré a V. unos articulos sobre cosas de Educacion, ya viejos, no para que nos
congratulemos mutuamente del comun espiritu, sino para consolidarlo entre todos
los que quisiéramos ver un poco mas de horizonte. (ibid., p. 70)

Asimismo, Giner, como Unamuno, rechaza el sectarismo, el adoctrina-
miento, y apuesta por un modelo magisterial de Universidad que se centre
en el espiritu y la formacion integral del individuo. El fundador de la Insti-
tucidn Libre de Ensefianza, siguiendo a Karl Christian Friedrich Krause, se
postula por una ensefianza que estimule todas las facultades de la persona.
Promueve una educacion armonica del sentimiento, el conocimiento y la
voluntad, con la que el alumno se motive, disfrute y pueda ensalzar con
libertad su creatividad y participar, junto a su maestro, en la busqueda de
la verdad de las cosas.®

8 Para mas informacion, consultese: Pinilla 2014; Vazquez 2011.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 100

Efectivamente, Giner reclama la vinculacion de la educacion con la
libertad y se ampara en la concepcion de tutela del maestro, aquella que
también queda asumida, como ya hemos visto, en la ética universitaria
que maneja Unamuno. Es decir, Giner reivindica un ideal de tutela que
se encuentra al margen del dogmatismo, el proselitismo doctrinal y la do-
minacion sectaria. Comprobémoslo nuevamente en una de las cartas que
remite al autor vasco:

Lo que dice V. del dogmatismo —de los dogmatismos de fodos [los] colores— jqué
verdad es y qué miserables nos trae! Yo no podria decirle cuanto congenio en ello
con V. [...] siempre he deseado que mi enseflanza y mi accion y vida entera fuera
obra de neutralidad, de tolerancia... Es decir, [...] de cooperacion, de simpatia
profunda para los que mas «contrarios» se estiman —ellos, no yo—; procurando
hallar en todo y en todos lo conforme, la unidad, que estd mucho mas alta y mucho
mas honda, a un tiempo, que las divergencias, cuyo terreno, aun de las mas acres,
no cala mas de la superficie —y cuyo elemento sano, real y vivo, no es la lucha,
sino el de la division del trabajo. (ibid, p. 71)

Asi considera que, en el pleno y correcto involucramiento del maestro
para con la educaciéon del alumno, se despierte la libertad de pensamiento
del estudiante y, con ello, se le prepare para su emancipacion, para la libre
determinacion de si mismo. A este respecto, Pinilla presenta acertadamente
esta reflexion sobre Giner que perfectamente se podria extrapolar a Unamuno:

[...]una correcta tutela nos educa para la libertad, una tutela corrupta nos condena
a la servidumbre. Pero estos finales opuestos tienen en el sencillo y claro analisis
gineriano una raiz comun reconocible; que no es otra que esa necesidad de un
agente superior previo donde se hace posible el crecimiento y desarrollo de todo
nuevo individuo. (Pinilla 2017, p. 203)

Tanto para Unamuno como para Giner es completamente necesario el
acompafnamiento exhaustivo por parte del maestro para con el alumno en su
desarrollo formativo y personal. Tal acompanamiento no tiene por qué suponer
un adoctrinamiento o una servidumbre en el ejercicio individual y colectivo
del educar, sino mas bien un ofrecimiento de orientacion y seguridad por parte
de un profesional para que el alumno crezca en su autonomia en la personal
mision, a fin de cuentas, de la libre creacion de su propio sentido existencial.

Con todo, Albares nos confirma que entre Giner y Unamuno existe “una
auténtica comunion y paralelismo de pensamiento” (Albares 1999, p. 840). Mas
concretamente, se aprecia la influencia de Giner “en la concepcion critica de la
universidad, de la ensefanza, del profesorado, del papel de los estudiantes, de

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



101 ARRATE APARICIO MARCOS

los métodos de ensenanza y en las propuestas de nuevos métodos educativos y
evaluativos, etc.” (ibid., p. 841). Y anade, muy oportunamente, que,

[...]en cierto modo, calladamente, en estos afios de entre siglos don Francisco viene
a ser el modelo a imitar por Unamuno, tanto en la forma socratica de impartir las
clases, como en la forma de concebir y ejercitar su tarea o mision intelectual, mas
alla de las estrictas obligaciones académicas y administrativas, como “agitador
de espiritus” con el tnico fin de formar hombres nuevos capaces de pensar por
cuenta propia. ° (ibid., p. 839)

V1. REFLEXIONES FINALES

Los debates actuales en torno a la Universidad espafiola incitan a que la
Universidad como tal sea repensada, por lo que la ética universitaria que se
proyecta en el presente articulo puede ayudar al respecto. Resulta curioso que
los debates actuales universitarios son similares, en su mayoria, a los que Una-
muno tuvo que enfrentarse. El pensador vasco nos da las claves para poderlos
encauzar y aminorar; de ahi la actualidad de la filosofia de la educacion de su
pensamiento.

Dicho esto, el problema de fondo, tal y como Unamuno concluye en “Lo
que es y lo que sera la universidad espaifiola”, es el siguiente:

El hondo mal de nuestras Universidades es que estan minadas por el mismo in-
diferentismo politico —entendida la politica en su mas alto sentido, que es todo
lo opuesto del corriente— que corroe a la nacion toda. Los mas de los profesores
pertenecen a la aborrecible clase neutra. A lo sumo profesan la doctrina de la
eficacia pero en la direccion mas pragmatica. Y ello no acabara hasta que no nos
penetremos todos de que nuestra funcioén no es sélo hacer médicos, abogados,
farmacéuticos, filélogos, historiadores, matematicos, quimicos, fisicos, archive-
ros, etc., etc., entendidos en su profesion, sino ciudadanos, y que la medicina, el
derecho, la filologia, la historia, las matematicas, la quimica, la fisica, la biologia'y
todas las demas ciencias y humanidades bien ensefiadas hacen ciudadanos, hacen
hombres que tengan un concepto y un sentimiento unitario del universo y de la
vida, de la naturaleza y de la historia. (Urrutia 2008, p. 118)

Esto es, Unamuno pretende inculcar en sus compaifieros y en sus alumnos
una ética con la que, por un lado, repiensen el modelo de Universidad que
habitan y construyen. Y, por otro lado, interroguen la realidad en la que viven,

9 Para conocer otros aspectos sobre la influencia de Giner en Unamuno, acudase:
Molleda 1981.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 102

mirandola cara a cara, sin los posibles prejuicios causados por las doctrinas
recibidas en sus vidas.

En suma, resulta imprescindible que la Universidad esté direccionada en
enriquecer a los ciudadanos en el ambito vital, personal, de conciencia, y no solo
en lo profesional. De manera que lo importante sea que los ciudadanos estén
despiertos y atentos ante todo aquello que acontece a su alrededor, y también
ante las ensefianzas que imparten, si son profesores, o reciben, si son alumnos.

La verdadera disciplina, siguiendo la ética universitaria unamuniana,
no pide autoridad sino magisterio. Tampoco pide que haya que impulsarse
por la vanidad que promueve el desdichado sistema de notas y recompensas
para proponerse sobrepujar a los demas, sino que atiende a sobrepujarnos a
nosotros mismos para ser hoy mas de lo que éramos ayer. La vida lejos de ser
una competicion debe estar respaldada en la cooperacion, y la educacion ha de
centrar su mirada en ensefiar a vivir la vida mas que a saber como ganarsela.

Por todo ello, el vasco universal por excelencia considera que el maestro
tiene que ser inteligente y entusiasta, un enamorado de la educacion, y tener fe
en el valor de su trabajo y en la eficacia de la ensefianza. Y, a su vez, el alumno
debe ser la persona disciplinada que de corazén y guiada por el amor siente y
hace critica del magisterio del maestro. Tanto el uno como el otro tienen que ser
responsables con sus deberes y vivir la vida impulsados siempre por el amor que
genera la propia existencia. Asi concluyo el articulo con el mensaje contundente,
dirigido a los jovenes, que el Rector de la Universidad de Salamanca emite al
final del discurso que imparte en la apertura del curso académico de 1900-1901:

jOjala vinieseis todos henchidos de frescura, sin la huella que os han dejado
quince o veinte examenes, y trayendo a estos claustros no ansia de notas sino
sed de verdad y anhelo de saber para la vida, y con ellos aire de la plaza, del
campo, del pueblo, de la gran escuela de la vida espontanea y libre! (Unamuno
1900, p. 67).

VII. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGUILERA, C. (1965), «Pensamiento educacional de don Miguel de Unamuno,
Revista Calasancia, 11 (44), pp. 405-523.

ALBARES, R. (1999), Aproximacion al estudio del krausismo en la Universidad de
Salamanca en la segunda mitad del siglo XIX. Salamanca: Universidad de Salamanca.

BLANCO PRIETO, F. (2011), Unamuno, profesor y rector en la Universidad de
Salamanca. Salamanca: Hergar Ediciones Antema.

CRUZ HERNANDEZ, M. (1952), «La mision socratica de Don Miguel de Unamuno,
Cuadernos de la Catedra Miguel de Unamuno, 3, pp. 41-53. Recuperado de: https:/
revistas.usal.es/dos/index.php/0210-749X /article/view/9627/9961

DELGADO, B. (1973), Unamuno educador. Madrid: Magisterio espafiol.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



103 ARRATE APARICIO MARCOS

GINER DE LOS RIOS, F. (1916), La Universidad espaiiola. Obras completas. Vol. 11.
Madrid: s.edit.

GOMEZ MOLLEDA, M.D. (1976), Unamuno «agitador de espiritusy y Giner de los
Rios. Salamanca: Universidad de Salamanca.

GOMEZ MOLLEDA, M.D. (1981), Los reformadores de la Espaiia contempordnea.
Madrid: CSIC-Escuela de Historia Moderna.

MAROCO, E.J. (2017), «La concepcion unamuniana de asignatura como ciencia vivay,
Revista Educacion, 41(2), pp. 105-117. Recuperado de: https://doi.org/10.15517/
revedu.v41i2.21675

MAROCO, E.J. (2018), «La universidad vista por Unamuno. Las funciones del rector
y de los claustrosy», Ideas y Valores, LXVII (166), pp. 233-242. Recuperado de:
https://www.redalyc.org/journal/809/80957079018/html/

PINILLA, R. (2014), «Krause, educador», Padres y Maestros, 355, pp. 53-56. Recuperado
de: https:/revistas.comillas.edu/index.php/padresymaestros/article/view/2623
PINILLA, R. (2017), «Educacion y libertad: sobre la idea gineriana de filosofia», en
J. Novella; J.L. Mora Garcia; X. Agenjo (eds.), Laberintos del liberalismo. XII
Jornadas Internacionales de Hispanismo Filosofico. Universidad de Murcia,
11-13 de marzo de 2015. Madrid: Fundacion Ignacio Larramendi-Asociacion de

Hispanismo Filosofico, pp. 197-213.
UNAMUNO, M. de. (1966-1971), Obras completas. Edicién de Manuel Garcia Blanco.
Madrid: Escelicer.
Vol. L. Paisajes y ensayos, 1966.
“De la ensefianza superior en Espafia”, 1899.
“Sobre la filosofia espafola. Didlogo”, 1904,
Vol. I11. Nuevos ensayos, 1968.
“Recuerdo de don Francisco Giner”, 1917.
Vol. VIII. Autobiografia y recuerdos personales, 1970.
Diario intimo, 1897-1902.
“La Universidad hace veinte afios”, 1933.
Vol. IX. Discursos y articulos, 1971.
“Educacion y herencia econémica”, 1896.
“Discurso leido en la solemne apertura del curso académico de 1900 a
1901, en la Universidad de Salamanca”, 1900.
“La enseflanza universitaria. Ponencia presentada a la II Asamblea
Universitaria, celebrada en Barcelona del 2 al 7 de enero de 1905, 1905.
“Algo sobre autonomia universitaria”, 1919.

UNAMUNO, M. de. (2011), De la desesperacion religiosa moderna. Edicién de Sandro
Borzoni. Madrid: Trotta.

UNAMUNO, M. de. (2017), Epistolario I (1880-1899). Edicion de Colette y Jean-
Claude Rabaté. Salamanca: Universidad de Salamanca.

URRUTIA, M.M (2008), «La opinion de Miguel de Unamuno sobre la “Sociedad
de Naciones” y la Universidad espafiola (Dos articulos de 1918)», Revista
de Hispanismo Filosofico, 13, pp. 113-120. Recuperado de: https://www.
cervantesvirtual.com/obra/la-opinin-de-miguel-de-unamuno-sobre-la-sociedad-
de-naciones-y-la-universidad-espaola-dos-artculos-de-1918-0/

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Miguel de Unamuno y su ética universitaria 104

VARELA, S.A. (2022), «Larelacion entre alumno y profesor desde el punto de vista de
Miguel de Unamunow, Historia De La Educacion, 41(1), pp. 305-322. Recuperado
de: https://doi.org/10.14201/hedu2022305322

VAZQUEZ, J.M. (2011), «Francisco Giner de los Rios y la Institucién Libre de
Ensefianza», Padres y Maestros, 339, pp. 1-4. Recuperado de: https:/revistas.
comillas.edu/index.php/padresymaestros/article/view/457

ARRATE APARICIO MARcos es Investigadora en la Fundacion Rafael de Unamuno de la
Universidad de Salamanca.

Lineas de investigacion:
Etica, filosofia de la educacion, filosofia espafiola, metafisica.
Publicaciones recientes:

Publicaciones recientes:

Aparicio, A. (2023), «Etica del dolor en Miguel de Unamuno», Anales del Seminario de Historia
de la Filosofia, 40 (3), pp. 541-550. Recuperado de: https://doi.org/10.5209/ashf.83614

APARIcIO, A. (2022), «Etica y educacion en Miguel de Unamuno. El amor, el erostratismo y la
pedagogia al descubierton, Agora. Papeles de Filosofia, 42 (2). Recuperado de: https://
doi.org/10.15304/ag.42.2.8293

APARICIO, A. (2022), «Unamuno, educador: sus concepciones de conocimiento, verdad y cienciay,
Azafea: Revista de Filosofia, 24, pp. 201-219. Recuperado de: https://doi.org/10.14201/
azafea202224201219

Email: arrate.aparicio@gmail.com

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



