
© Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, vol. XXX Nº2 (2025), pp. 86-104. ISSN: 1136-4076 
Departamento de Filosofía, Universidad de Málaga, Facultad de Filosofía y Letras 

Campus de Teatinos, E-29071 Málaga (España)

Miguel de Unamuno y 
su ética universitaria1

Miguel de Unamuno and his university ethic
ARRATE APARICIO MARCOS

Fundación Rafael de Unamuno - Universidad de Salamanca (España)

Recibido: 10/4/2024 Aceptado: 16/3/2025

RESUMEN
El presente artículo tiene por objeto desarrollar la ética universitaria de Miguel de Unamuno. 
Para este quehacer, nos adentraremos, primeramente, en la crítica que realiza de la Universidad 
española de su tiempo, para después ahondar en la figura del profesor universitario. De esta 
suerte, se abordarán las características, valores y finalidad que toda enseñanza universitaria 
debe adquirir. Finalmente, se analiza la influencia directa de Francisco Giner de los Ríos en la 
ética universitaria unamuniana.

PALABRAS CLAVE
UNAMUNO, ÉTICA, UNIVERSIDAD, ESPAÑA, FRANCISCO GINER DE LOS RÍOS

ABSTRACT
This paper aims to tackle the university ethic of Miguel de Unamuno. For this purpose, first of 
all, the criticism he made of his contemporary Spanish university is analysed and, thereafter, the 
figure of the university professor is studied. Thus, the characteristics, values and objective that 

1 El presente artículo es fruto del Proyecto de investigación “Miguel de Unamuno, la 
Institución Libre de Enseñanza y la España rural: hacia una educación humana e integral”, que 
se desarrolla en la Fundación Rafael de Unamuno de la Universidad de Salamanca (USAL) y 
que se encuentra dirigido por el profesor Roberto Albares Albares. Agradezco también sobre-
manera las directrices y el apoyo recibidos por parte del equipo de la Casa-Museo Unamuno de 
la USAL en la consulta de los fondos documentales de Miguel de Unamuno, así como en todas 
las pesquisas ofrecidas.



87 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

every university education must acquire are presented. Finally, the direct influence of Francisco 
Giner de los Ríos in the unamunian university ethic is shown.

KEYWORDS:
UNAMUNO, ETHICS, UNIVERSITY, SPAIN, FRANCISCO GINER DE LOS RÍOS. 

I. introduCCión

muCho se ha inVestigado soBre los planteamientos pedagógico-educativos de 
Unamuno, pero poco sobre su ética universitaria y la filosofía de la educación 
que la respalda.2 Así, este trabajo pretende aportar en la investigación académica 
un estudio sobre la ética universitaria propuesta por el autor vasco, para lo que 
resulta menester bucear en la crítica que realiza de la Universidad española de su 
tiempo. Unamuno es bastante juicioso con la actitud y disposición que el Estado 
español, los profesores y los alumnos tienen con lo que debería ser el centro de la 
alta cultura filosófica, científica y literaria. Siente que es un despropósito para la 
cultura, para el saber y para el futuro de la nación aquello en lo que la Universidad 
se está convirtiendo. Este es el motivo fundamental por el que asume la misión 
de reorientar y encarrilar el quehacer universitario.

Unamuno reivindica un modelo de Universidad en el que se cultive la 
ciencia pura, aquella que vincula con la ciencia cordial, la ciencia del espíritu, 
la que busca la verdad por la verdad. Él rehúye de la ciencia oficial que vehicula 
el modelo pedagógico y universitario de su tiempo, a saber, una ciencia que se 
caracteriza por ser ciencia hecha, al quedar supeditada a dogmas y ser el motor 
para el adiestramiento. En esta línea, entiende que la ciencia es una fuente de 
saber siempre que se cimiente en amor, libertad, sabiduría y verdad, al mismo 
tiempo que una herramienta que nos enseña a contemplar nuestra propia rea-

2  Hete aquí varios estudios, además de los citados en bibliografía, sobre la educación y la 
pedagogía en Unamuno: BARROS, J.M (1994), «Miguel de Unamuno: a teorização da educação 
contra a modernidade da Pedagogia», Broteria, 139 (2-3), pp. 167-181; BERDUGO, I. (2000), 
«Unamuno y la Universidad: rector e intelectual», en C. Flórez (coord.), Tu mano es mi destino. 
Salamanca: Universidad de Salamanca, pp. 21-28; GORDO, G. (2012), «El pensamiento educa-
tivo de Miguel de Unamuno», Humanistyka i Przyrodoznawstwo, 18, pp. 167-182; HERRERO, 
S. (1991), «Pensamiento socio-educativo de Miguel de Unamuno: estructura y cambio social en 
la España del primer tercio del siglo XX», Studia Paedagogia, 22, pp. 55-79; LUARSABISH-
VILI, V. (2019), «Miguel de Unamuno and John Dewey: the system of education and personal 
liberty», Kultura i Wartości, 28, pp. 277-291; MADRUGA, J. (2007), Miguel de Unamuno: 
profesor y político. Salamanca: Gráficas Cervantes; RUBIO, R. (1974), Educación y educador 
en el pensamiento de Unamuno. Salamanca: Instituto Pontificio San Pio X; TURIN, Y. (1962), 
Miguel de Unamuno universitaire. París: S.E.V.P.E.N. De modo que se puede justificar que la 
ética universitaria en Unamuno es una cuestión que aún está pendiente por ser investigada, y que 
es propiamente lo que este trabajo pretende aportar en la investigación académica. 



88Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

lidad, a dudar de los conocimientos que adquirimos y a crear libremente otros 
nuevos desde el espíritu.

Así pues, veremos que en la ética universitaria que maneja Unamuno 
destaca su compromiso por extraer de la Universidad su poder educativo y for-
mativo, su efecto, además del afecto que tiene que manifestar el maestro por su 
trabajo, así como la disciplina que debe demostrar el alumno ante el magisterio 
que recibe. De la misma manera, se reparará en las características, valores y 
finalidad que toda enseñanza universitaria debería adquirir. E, igualmente, se 
tratará la influencia del modelo magisterial de Francisco Giner de los Ríos en 
la ética universitaria unamuniana. En este aspecto, cabe señalar que Unamuno 
conoce y absorbe los planteamientos científicos y pedagógicos de Giner de los 
Ríos desde su juventud, por lo que su ética universitaria se va erigiendo y forta-
leciendo sobre la base de los planteamientos pedagógico-científicos ginerianos.

II.   “la uniVersidad deBe ser uniVersidad, universitas” 
(unamuno 1899, p. 734)

ii.1.  critica al funcionamiento de la universidad

En sus escritos “De la enseñanza superior en España” y “Algo sobre 
autonomía universitaria”, Unamuno tacha a la Universidad pública de ser un 
“templo de rutina y de ramplonería”, “un hospicio de sectarios docentes”, 
“una oficina del Estado” (Unamuno 1899, p. 740) para la administración de la 
enseñanza pública superior, “una fábrica de licenciados en derecho, medicina, 
farmacia, ciencias o letras, una oficina pública en que mediante tales o cuales 
pruebas se le da a un ciudadano un título que le permite el monopolio de una 
profesión o que le habilita para ciertos empleos públicos”, esto es, “una fábrica 
de funcionarios públicos” (Unamuno 1919, pp. 1598). Más aún, la describe 
por el mote de “centro docente” en el que se reúnen varios funcionarios con 
el fin de “despachar […] el expediente diario de nuestra lección” (Unamuno 
1899, p. 740). 

También recrimina que no haya un funcionamiento adecuado de los claus-
tros universitarios, ni pueda haberlos. Se lamenta de que los profesores no sepan 
unirse en una labor común. Y asegura que lo impide la propia organización de la 
Universidad, así como “el feroz individualismo que nos caracteriza y el espíritu 
de dogmatismo3 intransigente y sectario” (ibid., p. 741). Luego su malestar es 

3  Así define Unamuno a los dogmáticos en “Inteligencia y bondad”: “Llamo dogmáticos 
a los que con toda alma creen y sostienen que hay un número de opiniones –suyas, por supues-
to– que solo pueden negar los locos o las gentes de mala fe, siendo opiniones que hay muchas 
personas que las niegan.” (Unamuno 2011, pp. 68-69). 



89 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

fruto de que el amor propio –ese amor egoísta, vanidoso y egocéntrico– predo-
mine impúdicamente frente al amor al prójimo y la vocación docente. 

Unamuno reivindica que “la Universidad debe ser Universidad, univer-
sitas” (ibid., p. 734), es decir, siguiendo su etimología, un organismo4 donde 
haya conexión y comunión entre las distintas Facultades. Debe promover la 
universalidad de estudios, universitas studiorum, y aunar el conjunto de todas 
las disciplinas del saber. De ahí sostiene que sus Facultades no pueden reducirse 
a ser Escuelas de abogados, médicos, farmacéuticos y catedráticos, sino que 
también deben ser centros de elevada cultura, y de formación e investigación 
en Filosofía, Ciencias, Letras y Artes. 

Asimismo, denuncia que España requiere de un plan de estudios que surja 
desde el interior, desde nuestro espíritu,5 con un claustro de calidad humana 
que se constituya de la selección del profesorado y que se ajuste al dicho inglés 
“the right man in the right place”. La enseñanza universitaria no debe reducirse 
a producir licenciados y doctores. Y los maestros, por su parte, han de estar 
entregados y apasionados por lo que enseñan, tienen que pensar y ajustar lo que 
deben impartir en función de lo que realmente saben. En una palabra, nuestro 
autor apela a que todo profesor universitario debe manifestar una clara vocación 
docente que anime su espíritu, para así acometer de la mejor forma posible el 
acto de enseñar a su alumnado. 

ii.2.  el papel del estado

Unamuno asegura que se requiere que el Estado sostenga y proteja a los 
catedráticos para que investiguen, escudriñen y fragüen doctrinas. De esta 
manera lo manifiesta en su ponencia “La enseñanza universitaria”, y también 
se encuentra sobre ello la siguiente advertencia en su escrito “Algo sobre au-
tonomía universitaria”: 

Y siempre resultará que la ciencia pura, el saber desinteresado, la investigación 
que no se propone más que ensanchar nuestro conocimiento del universo y de la 
vida, todo esto necesita de la protección del Estado. ¡Y aun así!... Porque a los más 
de los hombres preocupados del problema llamado social, todo eso de la ciencia 
pura se les aparece como un lujo y un lujo excesivo. (Unamuno 1919, p. 1600) 

4  Unamuno utiliza el término ́ organismo` porque entiende que las Universidades tendrían 
que ser autónomas, algo que no ve viable que ocurra y funcione correctamente en España, donde 
las Universidades más que organismos son mecanismos. 

5  “Cada ministro se trae su plan, ni mejor ni peor que los anteriores, que contribuye a 
corroborar la anarquía que en asuntos de enseñanza aquí reina; y es […] el plan interior, el de 
nuestro espíritu, el que tenemos que variar.” (Unamuno 1899, p. 733).



90Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

No podemos permitirnos que investigar en ciencia pura sea un lujo ex-
cesivo y no algo trivial. Luego nuestro autor reclama que el Estado apoye el 
trabajo que se realiza en las cátedras, pero la realidad es que él mismo también 
censura la actitud que están tomando la mayor parte de los catedráticos con 
respecto a su trabajo.

ii.3.  la labor de los catedráticos

La cátedra no es más que un expediente didáctico según Unamuno. Ser 
catedrático es un oficio y se ha convertido en un modo de vivir. Desaprueba 
la actitud de aquellos catedráticos que luchan por obtener la propiedad de una 
cátedra, lo que se traduce en una posición laboral segura, con objeto de cobrar 
el beneficio y no preocuparse de nada más que en vivir. Es más, critica la pos-
tura de los catedráticos que no creen en la enseñanza pero sí en la propaganda 
dogmática, y “se constituyen en guardia civil del orden social o en carabineros 
de la cultura extranjera”, o incluso “en panegiristas de la libertad” (Unamuno 
1899, p. 741). 

El catedrático, siguiendo a nuestro autor, ni debe ver en su oficio solo 
una fuente de ingresos, ni puede ser el funcionario más libre e irresponsable 
que existe. No debe hacer lo que le dé la gana, a saber, explicar lo que quiere 
y como quiere, o simplemente no explicarlo. Tiene que defender su cátedra y 
comprometerse con su oficio de enseñar. Ha de ser maestro, y hacer esto expreso 
mediante su maestría. Tiene que responsabilizarse de la utilidad social de lo que 
enseña, más allá de que el alumno se invista con su respectivo título académico. 
Y, finalmente, ha de centrarse en formarse más y mejor, en ser una persona de 
reconocida competencia, y ante todo y sobre todo en que sus alumnos tengan fe 
en la enseñanza y puedan desarrollar en ella su amor por el saber y la verdad.

Por consiguiente, Unamuno anima a los catedráticos a que aprovechen la 
libertad de cátedra para renovar su asignatura y hacer ciencia, la de verdad, la 
ciencia pura, viva, social y cordial. Si bien es cierto que también teme que la 
libertad de enseñar se pueda convertir, en su España, en un parapeto para la 
pereza intelectual y el inmovilismo. 

Ni libertad de enseñanza extrema ni dogmatismos. Esa sería su máxima. 
Los catedráticos han de huir de la no enseñanza, de la ignorancia asegurada 
de la juventud. La libertad de enseñanza no debe ser sinónimo de la libertad 
de ignorancia. Y esta es la razón por la que propone, como Francisco Giner 
de los Ríos, que la enseñanza en España tenga una función tutelar, de forma 
que la libertad de enseñanza quede asociada a la libertad de aprender. Es decir, 
el que quiera aprender tiene que poder hacerlo y, además, con la posibilidad 
de que la educación sea integral y abarque todas las dimensiones de la vida 
humana.



91 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

En el mismo sentido, Unamuno predica la necesidad de diluir las diferen-
cias doctrinales entre los miembros del claustro universitario, por afectar los 
consecuentes desacuerdos incluso a la libertad de la investigación científica. 
Por este motivo insiste en que se han de superar las diferencias doctrinales para 
dar paso a la comunión de doctrinas, sin exclusión alguna, manteniendo cada 
cual sus convicciones, con el fin de alcanzar la absoluta libertad en el examen, 
estudio, investigación y exposición científicas.6 

Bien rescata Maroco Dos Santos que Unamuno entiende el claustro uni-
versitario como una realidad orgánica, pero que en su época lo interpretaron 
y concibieron mal, es decir, como si de “una realidad puramente mecánica y 
funcional” se tratara. A lo que añade que solo interpretando el claustro como 
“una realidad eminentemente orgánica, […] los profesores, y quien dice pro-
fesores dice también las facultades y la propia universidad, podrían desarrollar 
de forma proficua su misión educadora.” (Maroco 2018). 

En definitiva, Unamuno siente que cualquier plan o sistema de enseñanza 
es bueno según la fe en la enseñanza, el espíritu científico y la amplitud de 
alma de los profesores que lo aplican. Esto es, estima que habría que realizar 
una reforma y revolución en la enseñanza justamente en los maestros, que son 
quienes enseñan.

ii.4.  la universidad como órgano del “ccnócete a ti mismo”

Unamuno, lejos de demandar que la Universidad nos siga dando “leyendas 
muertas y fantasmas de realidades” (Unamuno 1899, p. 767), promueve en ella 
el ejercicio de que los alumnos vuelvan a sí mismos, reconozcan su espíritu y 
estudien el mundo que les rodea. Su impresión es que lo íntimo del espíritu de 
un pueblo resulta ser una manifestación del templo de saber que forma a los 
jóvenes, por lo que es importante que los profesores que les enseñan renueven 
su intención espiritual para con ellos mismos y su magisterio. 

También advierte que es incumbencia del Estado ofrecer fuentes de cul-
tura, y que las Universidades, por su parte, se preocupen por mantener a los 
“cultivadores de la ciencia pura” (ibid., p. 755). A su vez, cree que es compe-
tencia de la Universidad la labor de descubrir España a los españoles, por lo 
que ve necesario que asuma la responsabilidad de ser el órgano del “conócete 
a ti mismo” colectivo. De esta suerte, declara que es imprescindible ocuparse 

6  Tengamos presente que, en aquel entonces, la Ley de Instrucción Pública de 1857 permitía 
que los obispos y el resto de prelados diocesanos –autoridades que no eran académicas– pudieran 
inspeccionar la enseñanza pública para impedir que se diesen doctrinas opuestas a la fe católica 
ortodoxa. De ahí que Unamuno apele incluso a la necesidad de que la libertad de la investigación 
se encuentre amparada tanto por la conciencia pública como por la ley.



92Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

tanto de revelar a los jóvenes las raíces del propio espíritu colectivo como de 
ofrecerles el estudio de su pueblo para formar una patria. 

Ante esta situación, Unamuno refleja a la perfección en su escrito “De la 
enseñanza superior en España” su insistencia en que el pueblo español pueda 
estudiarse, observar sus actos, investigar su forma de vivir, sentirse y pensarse 
para conocerse a sí mismo, a los demás y al pueblo del que forma parte. Para 
todo ello, es menester trabajar primeramente por ser conscientes de lo que sigue:

Un hombre no se conoce a sí mismo de otro modo que como a los demás conoce. 
Se ve obrar, y del modo como obra deduce cómo es. Nadie sabe si es capaz de una 
cosa hasta que la ejecuta. Todos los días nos descubrimos un poco y rectificamos 
otro poco el concepto que de nosotros mismos tenemos. Nadie, en realidad, se 
conoce a priori, antes de que obre; todos nos conocemos por nuestros propios 
actos, tan extraños no pocas veces a nosotros mismos. Lo que hay es que cada uno 
vive de continuo consigo mismo, sin separarse de sí. (ibid., p. 758)

En este sentido, hemos de tener presente, como justifica Miguel Cruz 
Hernández, que Unamuno llevó a cabo en su existencia una misión socrática 
(cf. Cruz 1952). Así, el pensador vasco considera que la Universidad ha de 
responsabilizarse de propagar y cultivar el precepto délfico del “¡conócete a 
ti mismo!”, entendido como el examen de conciencia a un “ser extraño, como 
a mero ejemplar de la humanidad, como a asunto científico, psicológicamen-
te” (Unamuno 1897-1902, p. 798). De hecho, en una carta que escribe a José 
Balcázar y Sabariegos años antes, concretamente el 28 de mayo de 1894, y en 
la que introduce también el principio de filosofía del “¡conócete a ti mismo!” 
desarrollado por Sócrates, sostiene lo siguiente:

[…] la obra, no el hombre, porque tan chico como es este, es aquella grande. 
Cuando la obra vale más que el hombre que la lleva a cabo, es cuando este es 
digno de aquella.
Estudiarnos es encerrarnos en la pereza de nosotros mismos, y obrar, vivir en 
comunión con nuestros hermanos; la ciencia es el principio del egoísmo y la 
acción, el de la caridad.
El de la sabiduría es saber ignorar, y su fin detenerse ante el misterio. Pero allí, 
donde el hombre se detiene, ante el abismo, su fe viva, madre de la obra, colma 
el abismo. Esto hace la fe; la verdadera fe, la fe viva, no el espíritu seco de la 
fórmula legada ni la confianza en la palabra ajena, ¡no!, sino el esfuerzo vigoroso 
y propio por crear lo que no conocemos ni acaso conoceremos nunca.
A todo joven a quien se le abre el camino de la vida hay que repetirle: déjate de 
ti mismo, que no vales nada, mira tu obra, ten fe en ella, y ¡adelante! (Unamuno 
2017, p. 478) 



93 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

En otras palabras, nuestro Rector de la Universidad de Salamanca estima 
que es igualmente tarea de la Universidad enseñar el heroísmo del trabajo, al 
mismo tiempo que el culto a la verdad. De modo que a ella le corresponde, 
según él, ser escuela de trabajo y templo de la verdad. 

En efecto, para el autor vasco, la Universidad ha de ser escuela de trabajo, 
o sea, una especie de taller en el que se produzca, con trabajo, el conocimiento 
y la verdad. Esto significa que ha de darse como producción, que asocia y 
hermana a las personas, y no como comercio, cual bazar de ideas que separa 
y enemista. Ha de ofrecer al pueblo el servicio de mostrar la verdad, y ha de 
también enseñar que con trabajo se la conquista. Solo así será templo de la 
verdad, porque en ella habita, sobre el sacrificio del trabajo realizado, la Verdad. 

III. el profesor uniVersitario, el maestro

Con el fin de completar lo ya comentado sobre la actitud y quehacer de 
los catedráticos, reparemos de forma más concreta en ellos, en los profesores 
universitarios, en los maestros. A este respecto, Unamuno señala, en “De 
la enseñanza superior en España”, que las cátedras deberán ser “fecundos 
laboratorios y no mostradores en que se expende una hora de lección al día” 
(Unamuno 1899, p. 768). El profesor universitario debe comprometerse a 
más que a dar su lección diaria y examinar a los alumnos. Es su obligación 
reparar en el beneficio social de su trabajo para con el Estado, para lo que 
es indispensable que las fuerzas de su espíritu se concentren en su labor 
de enseñar. Resulta importante que haga hincapié en el aprendizaje de la 
fabricación de ideas y el fraguado de la potencia de idealizar de su alumna-
do. De esta forma la productividad entrará en juego en sus clases y, a partir 
de ella, los estudiantes reconocerán las entrañas de su espíritu individual y 
descubrirán las del espíritu colectivo. 

De igual manera, Unamuno reconoce, en “La enseñanza universitaria”, 
que “un reducido número de maestros prestigiosos, reconocidos obreros de la 
cultura patria, basta para afirmar un centro docente” (Unamuno 1905, p. 141). 
Es decir, para asegurar la valía de una Universidad en el ámbito de la alta cul-
tura, se precisa que su claustro cuente con maestros de prestigio, y no quede 
solo reflejado por el número de alumnos matriculados que registre. Por ello 
propone que el profesor universitario sea publicista, se esfuerce por difundir 
su sabiduría en prensa, lo que tilda de Universidad popular, y sirva este medio 
también de extensión universitaria.7

7  En este aspecto, su propuesta a la Asamblea Universitaria es la siguiente: “Estudiar 
el modo de crear, con subvención del Estado y bajo su amparo, publicaciones universitarias 
con cierto carácter como las de las Academias, de índole filosófica, científica y literaria, como 
complemento, hoy obligado, a la función docente.” (Unamuno 1905, p. 144).



94Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Ahora bien, apunta en “La Universidad hace veinte años”, que el hecho 
de que se exigiese que el profesor tuviera que ser publicista ha traído, con 
el tiempo, varios inconvenientes como, por ejemplo, que algunos profesores 
improvisen publicaciones solo para alegarlos como mérito oficial en concursos 
y oposiciones. Su intención es que la sabiduría de los catedráticos se pueda 
extender más allá de las clases que imparten. De manera que el conocimiento 
sea en extensión a otros catedráticos, investigadores y alumnos, sin quedar 
reducida a la lección diaria que solo recibe un número limitado de jóvenes 
estudiantes.

Asimismo, ante la amplia tendencia de los maestros a proyectar sus clases 
en recitar aquello que se puede encontrar en un libro, sin aportar nada nuevo, 
Unamuno deduce que la opción para que el libro no mate a la cátedra es que 
esta última se convierta en lo que los alemanes denominan “seminario”, a 
saber: en un laboratorio de ciencia y centro de investigación. No obstante, él 
no apuesta por que este modelo de seminario alemán entre en vigor al menos 
que la Universidad española se preocupe por enseñar la verdadera ciencia, la 
ciencia pura, en vez de centrarse en impartir asignaturas, que no son más que 
ciencia ya hecha, algo asignado, señalado, que queda determinado de antemano. 

Maroco, a este respecto, confirma que “una asignatura deberá ser tanto 
expresión de ´ciencia hecha` como de ´ciencia viva`, ya que el alumnado ne-
cesita tanto de aprender el conjunto de conocimientos científicos elementales 
inherentes a cada una de sus asignaturas como de investigar ́ hipótesis y utopías` 
que los mismos conceptos suscitan.” (Maroco 2017, p. 108). Y Varela, a su vez, 
matiza que, “en opinión de Unamuno, si se quiere que el alumnado ofrezca 
lo máximo de sus posibilidades es el profesor el primero que debe hacerlo” 
(Varela 2022, p. 317).

Por consiguiente, la ética universitaria unamuniana dista sobremanera 
de la enseñanza imperante que estaba todavía prendida en la filosofía es-
colástica. Unamuno, en “Sobre la filosofía española. Diálogo”, tacha a la 
escolástica de ser “aquella hórrida combinatoria de conceptos abstractos, 
rígidos, cinchados en sus definiciones; aquella filosofía que se hizo para 
la polémica, para sostener dogmas, y no para la investigación, no para 
descubrir verdades”. Su critica se ciñe en que los escolásticos “iban a tiro 
hecho, a probar tal o cual cosa, a buscar argumentos con que defender y 
sustentar estos o aquellos dogmas, que creían ser el necesario soporte del 
orden social y de la felicidad individual”. Y concluye que “es una filosofía 
al servicio de intereses ajenos al puro interés por conocer la verdad, sea la 
que fuere” (Unamuno 1904, p. 1163).

El Rector de la Universidad de Salamanca entiende la investigación como 
un modo de descubrir verdades. De ahí que lo natural, lo científico y lo filosófico 
sea, según él, que el método parta de datos, y no de tesis. Si bien partimos de 



95 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

los datos y hechos establecidos y recibidos mediante la experiencia, podremos 
investigar e inducir sobre ellos. Así reduciremos el conocimiento obtenido a 
hechos más generales, que se habrán de relacionar entre ellos hasta llegar, o no, 
a una conclusión, a una solución. A fin de cuentas, para Unamuno, el fin de la 
ciencia es conocer los hechos por entero y no sus leyes, dado que lo importante 
es dar validez a los hechos que ponen en claro la ciencia.

En resumen, el autor vasco quiere inculcar a sus compañeros docentes que 
cabe otorgar una importancia especial al camino y no a la meta, así como a la 
necesidad de no separar la ciencia de la realidad. De esta suerte conseguiremos 
que los alumnos educados en asignaturas sientan de verdad lo que es la ciencia 
y comprendan que no por ser ciencia tiene que ofrecernos soluciones concretas. 
Es decir, las asignaturas, como el saber, deben ser algo unitario. Todas ellas 
han de tener algo en común, pues han de mostrarnos de manera holística, y no 
de forma parcial, la realidad.

IV. la enseñanza uniVersitaria Como opCión de CultiVar diferentes 
ámBitos de saBer

Unamuno manifiesta, en su escrito “La enseñanza universitaria”, que el 
problema de la enseñanza universitaria se concentra principalmente en la ma-
nera de intentar conciliar las siguientes dos tendencias: por un lado, aquella que 
convierte a las Facultades en Escuelas de técnicos profesionales –abogados, 
médicos, farmacéuticos o catedráticos–; y, por otro lado, aquella que se ocupa 
de fomentar la alta cultura y, en consecuencia, de formar estudiantes e investi-
gadores –que pertenecen a las disciplinas de Derecho, Sociología, Fisiología, 
Química, Ciencias, Filosofía y Humanidades–. En otras palabras, la enseñanza 
universitaria en su impulso de formar hombres de ciencia tiende, siguiendo a 
nuestro autor, a cometer el error de separar la teoría de la práctica, es decir, 
la investigación, el hacer ciencia, de la aplicación de la ciencia ya hecha en 
ámbitos concretos de la vida. Se inclina más por la práctica, por la transmisión 
de resultados, por repartir ciencia ya hecha y disponible para ser aplicada, pero 
sin tener fundamentos teóricos dada su escasa propensión a la investigación. 

Por esta razón Unamuno critica que “el practicismo docente resulta ser en 
la práctica lo más contrario a la práctica misma, sin que sirva apenas sino para 
hacer perduradera la rutina” (Unamuno 1905, p. 139). Acaso porque este afán 
por lo práctico, que se olvida de la creación de ciencia nueva, rehúye del amor 
por el saber y del compromiso sincero por la transmisión de la verdad en la 
enseñanza. Luego los jóvenes estudiantes que están sumidos en la enseñanza 
escolástica serán poco prácticos, además de ser poco teóricos, y necesitarán, 
una vez obtenido el título, comenzar su verdadero aprendizaje. 

Conforme la enseñanza pierde rigor, el título académico pierde valor. Si la 
enseñanza no se encuentra proyectada en crear ciencia y formar en ella a sus 



96Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

alumnos, con espíritu crítico, con libertad de pensamiento, y sobre todo con 
repercusión en su persona, el título de poco servirá. Sostiene en “Educación y 
herencia económica”: 

´¡Título, título y no ciencia!`, dicen los más de los padres. Y es natural, porque 
saben que el título, si no da ciencia, da modo de vivir, y que la ciencia sin título 
suele servir de poco. Y el título, no es, después de todo, más que un privilegio 
creado por el Estado burgués en favor de ciertas clases. (Unamuno 1896, p. 572)

El ideario general es dar prioridad a que los jóvenes aprendan a presentarse 
en sociedad para ganar dinero antes que sucumbir en la formación interior y 
la riqueza de su espíritu. La calidad de la formación de los hombres, la edu-
cación de los jóvenes, queda relegada a un segundo plano. Lo importante es 
el resultado, la obtención del título, que se cree que es lo que les distinguirá y 
aportará privilegios. 

Tampoco se puede pasar por alto la observación que realiza Unamuno 
sobre el hecho de que obtener una formación educativa, y por ende un título, es 
sinónimo de tener fortuna, de formar parte de la clase burguesa. Él es consciente 
de que no todos los niños y jóvenes pueden acceder a una educación, ni pueden 
disfrutar del privilegio del título. Es más, la realidad también es para Unamuno 
que la obtención de un título sin recibir a cambio una educación cuidada no 
tiene mayor trascendencia vital, pues queda reducido, en la Universidad y en 
las escuelas, a esto que excitadamente denuncia:

Es enorme el tiempo que se malgasta en nuestros centros docentes en aprender 
simplezas, inutilidades y disparates verdaderos; asusta la cantidad de paja que se 
mete en la mollera de nuestros estudiantes. Lo más de la educación se reduce a 
que el bien educado se distinga por sus maneras de los que no han recibido tal 
educación, a que sepa unas cuantas palabras sin sentido y se crea más culto que un 
carretero, porque […] afirma que el frío no existe u otra pedantería bachilleresca 
tan insustancial como esa. (ibid., p. 571)

Los padres tienen mayor preocupación por legar a sus hijos una fortuna que 
una educación sólida y humana. No les importa que aprendan, sí que posean 
un título y tengan opción a crear capital. Tener educación, legarles el capital de 
obtener el título académico, es sinónimo para ellos de optar por tener ganancias 
económicas profesionales. Este problema surge porque no se dan cuenta de que 
la familia es la escuela de los individuos, y que el hombre es más que el dinero. 
La educación comienza en el núcleo familiar y se complementa en los centros 
docentes. De manera que es primordial que se refuerce la idea de que predomine 
en la crianza de los hijos, desde sus primeros días, el ahínco por ofrecerles un 
capital intelectual y moral, una educación integral. Y esta formación integral del 



97 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

alumno ha de centrarse en el cultivo de la mente y en la educación de actitudes 
(cf. Blanco 2011, p. 569). O, dicho de otro modo, en enseñarles a que se sepan 
ganar la vida pero, sobre todo, en que interioricen el universo en su totalidad y 
sepan “humanizar con sentido trascendente” (Delgado 1973, p. 178).

En definitiva, Unamuno considera imprescindible que la Universidad se 
muestre viva, y el alumno, en su camino de obtener el título académico, tenga 
la opción de cultivar diferentes ámbitos de saber. Apuesta por que los jóvenes 
penetren durante su etapa universitaria en diferentes campos de pensamiento 
con el fin de que despierten intereses y aptitudes desconocidas. De esta suerte 
cree que descubrirán, por el propio impulso sugestivo, su amor por el saber y 
su vocación para con su futuro oficio.

Por todo ello, nuestro autor deduce que la Universidad tiene que ser el 
principal factor de progreso de la patria. Debe afrontar la creación de un ideal 
lo bastante amplio para que en él comulguen, en espíritu y en verdad, todos 
los españoles. Así declara en “De la enseñanza superior en España” que la 
Universidad nos tiene que dar, en resumidas cuentas, lo que sigue: 

Alma de tolerancia; mente hospitalaria; culto a la verdad, sintiéndola viva, pro-
teica y multiforme; comprensión, a las más opuestas concepciones, abierta; odio 
al formalismo; atención al pueblo; heroísmo de trabajo; sumersión en la realidad 
concreta, fija la vista en la más alta idealidad abstracta… (Unamuno 1899, p. 771)

V.   la influenCia de franCisCo giner de los ríos 
en la étiCa uniVersitaria de unamuno

La Universidad española, ¿resucita? En casi todas ellas se advierte 
alguna señal de vida y anhelo por volver a la corriente científica, de 

que tanto tiempo hemos vivido apartados, y servir así viribus et armis a 
la grave misión, no sólo intelectual, sino ética, que les corresponde en 

conciencia, como directoras de la educación nacional. 
(Giner 1916, p. 273)

Llegados a este punto, resulta obligatorio destacar, como podemos 
comprobar con la cita que encabeza este apartado, la notable influencia del 
modelo magisterial de Francisco Giner de los Ríos en la ética universitaria 
unamuniana. Unamuno admira a la persona y obra de su Paco Giner, y en su 
artículo “Recuerdo de don Francisco Giner” así lo demuestra: 

Pronto, el 18 de este mes, hará dos años que se nos fue para siempre de esta nues-
tra España, de esta su España, de este mundo. ¡Pero no se nos fue del todo, no! 



98Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Aún nos queda; aún nos queda aquí a los que le conocimos, es decir, a los que le 
quisimos; aún le llevamos dentro –y él nos lleva– a aquel gran maestro, es decir, 
a aquel gran agitador de espíritu[s]. Que es lo que era sobre todo. Porque aquel 
hombre que se pasó la vida clamando ´¡paz, paz!`, era un gran luchador. Ni podía 
ser de otra manera. La verdadera paz, la paz fecunda, la paz digna, la paz justa no 
se obtiene más que con la lucha.
¡Y qué hombre de pasión, de intensa pasión, de encendida pasión era aquel hombre 
que iba predicando serenidad! (Unamuno 1917, p. 1178)

El fundador de la Institución Libre de Enseñanza es un hombre de lucha, 
que lucha por mejorar fundamentalmente la educación de su país, pero siempre 
clamando paz. Unamuno llega a describirle como “nuestro Sócrates español”, 
como “aquel supremo partero de las mentes ajenas” (ibid.). Destaca de él que 
obliga a pensar a todos aquellos con quienes conversa, haciéndoles preguntas y 
objeciones a sus planteamientos. Les ayuda a fortalecer y aclarar las propias ideas, 
y, por ende, a mejor conocerse a sí mismos. Sin embargo, juzga que sus escritos 
no sugieren mucho para quien no le haya conocido, querido y tratado, aunque sí 
confirma que su obra vivirá entera y que de ella hay mucho que aprender.

En lo referente a la educación, confiesa que un maestro como Giner, que 
no está hecho del todo y se repiensa a sí mismo conforme hace pensar y sentir 
a los demás, sugiere más de lo que en realidad propala. Expresa:

Yo creo que don Paco Giner […] comprendió que la obra más autoeducadora 
de un hombre es la de luchar contra su propia profesión, la de impedir, mientras 
uno la ejerce honrada y hasta amorosamente, que le profesionalice, la de hacer 
que el hombre, el hombre entero, no se deje dominar del funcionario. Y por eso 
él, catedrático, propendió a hacerse maestro. Y para poder ser maestro, a hacerse 
discípulo, a ser siempre discípulo, el eterno discípulo. (ibid.) 

Recordemos que, en opinión de Unamuno, el maestro aprende enseñando, 
y que la vocación y la pasión por su propia profesión deben ser el motor de 
la educación. Estos son los motivos por los que Unamuno resalta de Giner 
su pensamiento en continua marcha, en constante elaboración, gracias a que 
piensa escribiendo, hablando y viviendo. Su vida es pensar y sentir, así como 
hacer pensar y sentir a los demás. De hecho, la misión gineriana se extrapola 
a despertar, orientar e intensificar las potencias todas de los jóvenes. 

Más aún, Aguilera matiza al respecto de este artículo que Unamuno “se 
glorifica en Giner”, en el sistema asistemático que acoge “el pensamiento 
inacabado, en angustia, en lucha y tensión, siempre vigilante, despierto 
siempre”, y que también es el suyo. Su “horror a la sujeción” (Aguilera 1965, 
p. 487), a lo inamovible, conforma, según Aguilera, el ideal del magisterio 
unamuniano, ya que defiende la urgencia de rectificar la línea de la enseñanza 



99 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

nacional mediante una profunda renovación pese a las tensiones y diferencias 
que puedan suscitar. 

Por lo tanto, Unamuno recibe de Giner, siguiendo a Aguilera, el estímulo 
de su creencia en que el educador que adopta el ideal del magisterio activo 
y se preocupa por su propio aprendizaje continuo es debido a que de él se 
apodera un acto creador que le incita a actuar en conformidad con la verdad. 
Enseñar es una tarea viva, que debe nacer del espíritu de cada profesor y no 
desde una forma pedagógica ya aprendida o dada. De este modo, en palabras 
de Aguilera, “el gozo de la verdad poseída presta […] el insustituible jugo vital 
de los actos ́ originales`, no miméticos ni ́ profesionalizados`” (ibid., p. 486). 
Luego será la armonía que surge desde la capacidad creativa lo que determina 
el ejercicio del magisterio en amor, honradez, originalidad, verdad y libertad. 

Además, cabe destacar que Unamuno y Giner mantienen una extensa 
relación epistolar, aquella que en su mayoría se localiza en la Casa-Museo 
Unamuno de la Universidad de Salamanca, así como en la edición que al res-
pecto realizó Dolores Gómez Molleda. En ella, por ejemplo, se puede percibir 
la “inmortal comunión espiritual” (Molleda 1976, p. 86) que les une, como 
afirma Giner, del mismo modo que la sintonía que comparten con relación 
al contenido de las obras y artículos sobre educación y enseñanza que van 
escribiendo e intercambiándose. En una carta de Giner a Unamuno, fechada 
el 22 de noviembre de 1899, leemos:

Amigo mío: Mil gracias por el ejemplar que ha tenido V. la bondad de enviarme, 
de sus artículos sobre Enseñanza Superior. Los leí de un tirón y su espíritu me 
parece inmejorable. Hay muchas cosas tan profundas y exactas en ellos: Lo del 
dogmatismo, lo de europeizarnos y españolizarnos – y el modo tan hondo en que 
lo entiende–, lo de la enseñanza como laboratorio… en fin, sería no acabar. […] 
Enviaré a V. unos artículos sobre cosas de Educación, ya viejos, no para que nos 
congratulemos mutuamente del común espíritu, sino para consolidarlo entre todos 
los que quisiéramos ver un poco más de horizonte. (ibid., p. 70)

Asimismo, Giner, como Unamuno, rechaza el sectarismo, el adoctrina-
miento, y apuesta por un modelo magisterial de Universidad que se centre 
en el espíritu y la formación integral del individuo. El fundador de la Insti-
tución Libre de Enseñanza, siguiendo a Karl Christian Friedrich Krause, se 
postula por una enseñanza que estimule todas las facultades de la persona. 
Promueve una educación armónica del sentimiento, el conocimiento y la 
voluntad, con la que el alumno se motive, disfrute y pueda ensalzar con 
libertad su creatividad y participar, junto a su maestro, en la búsqueda de 
la verdad de las cosas.8 

8  Para más información, consúltese: Pinilla 2014; Vázquez 2011.



100Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Efectivamente, Giner reclama la vinculación de la educación con la 
libertad y se ampara en la concepción de tutela del maestro, aquella que 
también queda asumida, como ya hemos visto, en la ética universitaria 
que maneja Unamuno. Es decir, Giner reivindica un ideal de tutela que 
se encuentra al margen del dogmatismo, el proselitismo doctrinal y la do-
minación sectaria. Comprobémoslo nuevamente en una de las cartas que 
remite al autor vasco:

Lo que dice V. del dogmatismo –de los dogmatismos de todos [los] colores– ¡qué 
verdad es y qué miserables nos trae! Yo no podría decirle cuánto congenio en ello 
con V. […] siempre he deseado que mi enseñanza y mi acción y vida entera fuera 
obra de neutralidad, de tolerancia… Es decir, […] de cooperación, de simpatía 
profunda para los que más «contrarios» se estiman –ellos, no yo–; procurando 
hallar en todo y en todos lo conforme, la unidad, que está mucho más alta y mucho 
más honda, a un tiempo, que las divergencias, cuyo terreno, aún de las más acres, 
no cala más de la superficie –y cuyo elemento sano, real y vivo, no es la lucha, 
sino el de la división del trabajo. (ibid, p. 71)

Así considera que, en el pleno y correcto involucramiento del maestro 
para con la educación del alumno, se despierte la libertad de pensamiento 
del estudiante y, con ello, se le prepare para su emancipación, para la libre 
determinación de sí mismo. A este respecto, Pinilla presenta acertadamente 
esta reflexión sobre Giner que perfectamente se podría extrapolar a Unamuno: 

[…] una correcta tutela nos educa para la libertad, una tutela corrupta nos condena 
a la servidumbre. Pero estos finales opuestos tienen en el sencillo y claro análisis 
gineriano una raíz común reconocible; que no es otra que esa necesidad de un 
agente superior previo donde se hace posible el crecimiento y desarrollo de todo 
nuevo individuo. (Pinilla 2017, p. 203)

Tanto para Unamuno como para Giner es completamente necesario el 
acompañamiento exhaustivo por parte del maestro para con el alumno en su 
desarrollo formativo y personal. Tal acompañamiento no tiene por qué suponer 
un adoctrinamiento o una servidumbre en el ejercicio individual y colectivo 
del educar, sino más bien un ofrecimiento de orientación y seguridad por parte 
de un profesional para que el alumno crezca en su autonomía en la personal 
misión, a fin de cuentas, de la libre creación de su propio sentido existencial. 

Con todo, Albares nos confirma que entre Giner y Unamuno existe “una 
auténtica comunión y paralelismo de pensamiento” (Albares 1999, p. 840). Más 
concretamente, se aprecia la influencia de Giner “en la concepción crítica de la 
universidad, de la enseñanza, del profesorado, del papel de los estudiantes, de 



101 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

los métodos de enseñanza y en las propuestas de nuevos métodos educativos y 
evaluativos, etc.” (ibid., p. 841). Y añade, muy oportunamente, que,

[…] en cierto modo, calladamente, en estos años de entre siglos don Francisco viene 
a ser el modelo a imitar por Unamuno, tanto en la forma socrática de impartir las 
clases, como en la forma de concebir y ejercitar su tarea o misión intelectual, más 
allá de las estrictas obligaciones académicas y administrativas, como “agitador 
de espíritus” con el único fin de formar hombres nuevos capaces de pensar por 
cuenta propia. 9 (ibid., p. 839)

VI. reflexiones finales

Los debates actuales en torno a la Universidad española incitan a que la 
Universidad como tal sea repensada, por lo que la ética universitaria que se 
proyecta en el presente artículo puede ayudar al respecto. Resulta curioso que 
los debates actuales universitarios son similares, en su mayoría, a los que Una-
muno tuvo que enfrentarse. El pensador vasco nos da las claves para poderlos 
encauzar y aminorar; de ahí la actualidad de la filosofía de la educación de su 
pensamiento.  

Dicho esto, el problema de fondo, tal y como Unamuno concluye en “Lo 
que es y lo que será la universidad española”, es el siguiente:

El hondo mal de nuestras Universidades es que están minadas por el mismo in-
diferentismo político —entendida la política en su más alto sentido, que es todo 
lo opuesto del corriente— que corroe a la nación toda. Los más de los profesores 
pertenecen a la aborrecible clase neutra. A lo sumo profesan la doctrina de la 
eficacia pero en la dirección más pragmática. Y ello no acabará hasta que no nos 
penetremos todos de que nuestra función no es sólo hacer médicos, abogados, 
farmacéuticos, filólogos, historiadores, matemáticos, químicos, físicos, archive-
ros, etc., etc., entendidos en su profesión, sino ciudadanos, y que la medicina, el 
derecho, la filología, la historia, las matemáticas, la química, la física, la biología y 
todas las demás ciencias y humanidades bien enseñadas hacen ciudadanos, hacen 
hombres que tengan un concepto y un sentimiento unitario del universo y de la 
vida, de la naturaleza y de la historia. (Urrutia 2008, p. 118)

Esto es, Unamuno pretende inculcar en sus compañeros y en sus alumnos 
una ética con la que, por un lado, repiensen el modelo de Universidad que 
habitan y construyen. Y, por otro lado, interroguen la realidad en la que viven, 

9  Para conocer otros aspectos sobre la influencia de Giner en Unamuno, acúdase: 
Molleda 1981.



102Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

mirándola cara a cara, sin los posibles prejuicios causados por las doctrinas 
recibidas en sus vidas.

En suma, resulta imprescindible que la Universidad esté direccionada en 
enriquecer a los ciudadanos en el ámbito vital, personal, de conciencia, y no solo 
en lo profesional. De manera que lo importante sea que los ciudadanos estén 
despiertos y atentos ante todo aquello que acontece a su alrededor, y también 
ante las enseñanzas que imparten, si son profesores, o reciben, si son alumnos. 

La verdadera disciplina, siguiendo la ética universitaria unamuniana, 
no pide autoridad sino magisterio. Tampoco pide que haya que impulsarse 
por la vanidad que promueve el desdichado sistema de notas y recompensas 
para proponerse sobrepujar a los demás, sino que atiende a sobrepujarnos a 
nosotros mismos para ser hoy más de lo que éramos ayer. La vida lejos de ser 
una competición debe estar respaldada en la cooperación, y la educación ha de 
centrar su mirada en enseñar a vivir la vida más que a saber cómo ganársela. 

Por todo ello, el vasco universal por excelencia considera que el maestro 
tiene que ser inteligente y entusiasta, un enamorado de la educación, y tener fe 
en el valor de su trabajo y en la eficacia de la enseñanza. Y, a su vez, el alumno 
debe ser la persona disciplinada que de corazón y guiada por el amor siente y 
hace crítica del magisterio del maestro. Tanto el uno como el otro tienen que ser 
responsables con sus deberes y vivir la vida impulsados siempre por el amor que 
genera la propia existencia. Así concluyo el artículo con el mensaje contundente, 
dirigido a los jóvenes, que el Rector de la Universidad de Salamanca emite al 
final del discurso que imparte en la apertura del curso académico de 1900-1901:

¡Ojalá vinieseis todos henchidos de frescura, sin la huella que os han dejado 
quince o veinte exámenes, y trayendo a estos claustros no ansia de notas sino 
sed de verdad y anhelo de saber para la vida, y con ellos aire de la plaza, del 
campo, del pueblo, de la gran escuela de la vida espontánea y libre! (Unamuno 
1900, p. 67).

VII.   referenCias BiBliográfiCas

AGUILERA, C. (1965), «Pensamiento educacional de don Miguel de Unamuno», 
Revista Calasancia, 11 (44), pp. 405-523.

ALBARES, R. (1999), Aproximación al estudio del krausismo en la Universidad de 
Salamanca en la segunda mitad del siglo XIX. Salamanca: Universidad de Salamanca.

BLANCO PRIETO, F. (2011), Unamuno, profesor y rector en la Universidad de 
Salamanca. Salamanca: Hergar Ediciones Antema.

CRUZ HERNÁNDEZ, M. (1952), «La misión socrática de Don Miguel de Unamuno», 
Cuadernos de la Cátedra Miguel de Unamuno, 3, pp. 41-53. Recuperado de: https://
revistas.usal.es/dos/index.php/0210-749X/article/view/9627/9961

DELGADO, B. (1973), Unamuno educador. Madrid: Magisterio español.



103 ARRATE APARICIO MARCOS

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

GINER DE LOS RÍOS, F. (1916), La Universidad española. Obras completas. Vol. II. 
Madrid: s.edit.

GÓMEZ MOLLEDA, M.D. (1976), Unamuno «agitador de espíritus» y Giner de los 
Ríos. Salamanca: Universidad de Salamanca.

GÓMEZ MOLLEDA, M.D. (1981), Los reformadores de la España contemporánea. 
Madrid: CSIC-Escuela de Historia Moderna.

MAROCO, E.J. (2017), «La concepción unamuniana de asignatura como ciencia viva», 
Revista Educación, 41(2), pp. 105-117. Recuperado de: https://doi.org/10.15517/
revedu.v41i2.21675

MAROCO, E.J. (2018), «La universidad vista por Unamuno. Las funciones del rector 
y de los claustros», Ideas y Valores, LXVII (166), pp. 233-242. Recuperado de: 
https://www.redalyc.org/journal/809/80957079018/html/

PINILLA, R. (2014), «Krause, educador», Padres y Maestros, 355, pp. 53-56. Recuperado 
de: https://revistas.comillas.edu/index.php/padresymaestros/article/view/2623

PINILLA, R. (2017), «Educación y libertad: sobre la idea gineriana de filosofía», en 
J. Novella; J.L. Mora García; X. Agenjo (eds.), Laberintos del liberalismo. XII 
Jornadas Internacionales de Hispanismo Filosófico. Universidad de Murcia, 
11-13 de marzo de 2015. Madrid: Fundación Ignacio Larramendi-Asociación de 
Hispanismo Filosófico, pp. 197-213.

UNAMUNO, M. de. (1966-1971), Obras completas. Edición de Manuel García Blanco. 
Madrid: Escelicer.

 Vol. I. Paisajes y ensayos, 1966.
 “De la enseñanza superior en España”, 1899.
 “Sobre la filosofía española. Diálogo”, 1904,

 Vol. III. Nuevos ensayos, 1968.
 “Recuerdo de don Francisco Giner”, 1917.

 Vol. VIII. Autobiografía y recuerdos personales, 1970.
 Diario íntimo, 1897-1902. 

“La Universidad hace veinte años”, 1933.
 Vol. IX. Discursos y artículos, 1971.

 “Educación y herencia económica”, 1896.
  “Discurso leído en la solemne apertura del curso académico de 1900 a 

1901, en la Universidad de Salamanca”, 1900.
 “La enseñanza universitaria. Ponencia presentada a la II Asamblea 

Universitaria, celebrada en Barcelona del 2 al 7 de enero de 1905”, 1905.
 “Algo sobre autonomía universitaria”, 1919.

UNAMUNO, M. de. (2011), De la desesperación religiosa moderna. Edición de Sandro 
Borzoni. Madrid: Trotta.

UNAMUNO, M. de. (2017), Epistolario I (1880-1899). Edición de Colette y Jean-
Claude Rabaté. Salamanca: Universidad de Salamanca.

URRUTIA, M.M (2008), «La opinión de Miguel de Unamuno sobre la “Sociedad 
de Naciones” y la Universidad española (Dos artículos de 1918)», Revista 
de Hispanismo Filosófico, 13, pp. 113-120. Recuperado de: https://www.
cervantesvirtual.com/obra/la-opinin-de-miguel-de-unamuno-sobre-la-sociedad-
de-naciones-y-la-universidad-espaola-dos-artculos-de-1918-0/



104Miguel de Unamuno y su ética universitaria

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

VARELA, S.A. (2022), «La relación entre alumno y profesor desde el punto de vista de 
Miguel de Unamuno», Historia De La Educación, 41(1), pp. 305–322. Recuperado 
de: https://doi.org/10.14201/hedu2022305322

VÁZQUEZ, J.M. (2011), «Francisco Giner de los Ríos y la Institución Libre de 
Enseñanza», Padres y Maestros, 339, pp. 1-4. Recuperado de: https://revistas.
comillas.edu/index.php/padresymaestros/article/view/457

arrate apariCio marCos es Investigadora en la Fundación Rafael de Unamuno de la 
Universidad de Salamanca.

Líneas de investigación:
Ética, filosofía de la educación, filosofía española, metafísica. 
Publicaciones recientes:

Publicaciones recientes:
apariCio, a. (2023), «Ética del dolor en Miguel de Unamuno», Anales del Seminario de Historia 

de la Filosofía, 40 (3), pp. 541-550. Recuperado de: https://doi.org/10.5209/ashf.83614
apariCio, a. (2022), «Ética y educación en Miguel de Unamuno. El amor, el erostratismo y la 

pedagogía al descubierto», Ágora. Papeles de Filosofía, 42 (2).  Recuperado de: https://
doi.org/10.15304/ag.42.2.8293

apariCio, a. (2022), «Unamuno, educador: sus concepciones de conocimiento, verdad y ciencia», 
Azafea: Revista de Filosofía, 24, pp. 201-219. Recuperado de: https://doi.org/10.14201/
azafea202224201219

Email: arrate.aparicio@gmail.com


