Formas de enfrentar la nada.
Indagaciones estéticas sobre nihilismo
y autopoiesis

Ways to face the nothing.
Aesthetic inquiries about nihilism and autopoiesis

CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL
Universidad de Malaga (Espaia)

Recibido: 04/08/2024 Aceptado: 16/12/2024

RESUMEN

Ensayo a continuacion algunas consideraciones hermenéuticas a proposito de la autopoiesis. Para
ello, analizaré en primer lugar al sujeto moderno, prestando atencion a su progresiva toma de
conciencia y a la acuciante voluntad de reconstitucion poietica al descubrir este su vacio esencial.
Acto seguido, tomando en consideracion la obra Mas que formas. Confluencias del arte y la
vida (2022) de Luis Puelles Romero, introduciré unas disquisiciones en torno al motivo de la
elaboracion artistica de si, con la intencion de ampliar la comprension de la misma. Asi, quisiera
diferenciar, de un lado, una pretension centrada en la superficie de lo que uno es (yo estético) y, del
otro, la que toma como epicentro de creacion el acto mismo de vivir en toda su amplitud.

PALABRAS CLAVE
ESTETICA, ARTE, AUTOPOIESIS

ABSTRACT
I offer below a few hermeneutical considerations about autopoiesis. First, I analize the
modern subject, paying especial attention to the progressive conscience and to the desire to
rebuild him before he discovered his essencial void. Then, I will consider the work Mas que
formas. Confluencias del arte y la vida (2022) of Luis Puelles Romero, introducing some
opinions about autopoiesis: 1 differentiate the poetic pretension centered on the surface of
what one is (aesthetic self) and the one who lives as a modern art work.

© Contrastes. Revista Internacional de Filosofia, vol. XXX N°2 (2025), pp. 1-18. ISSN: 1136-4076
Departamento de Filosofia, Universidad de Malaga, Facultad de Filosofia y Letras
Campus de Teatinos, E-29071 Malaga (Espafia)



2 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

KEYWORDS:
AESTETHIC, ART, AUTOPOIESIS

¢ Cudl de los dos escribe este poema
de un yo plural y de una sola sombra?
J. L. Borges, El hacedor

1. INTRODUCCION

DESEARIA INICIAR EL ENSAYO COMPARTIENDO con el lector dos intuiciones nietzs-
cheanas extraidas de La genealogia de la moral. La primera de ellas la encon-
tramos en el prologo. Dice asi:

Nosotros los que conocemos somos desconocidos para nosotros, nosotros mismos
somos desconocidos para nosotros mismos: esto tiene un buen fundamento. No
nos hemos buscado nunca, —;como iba a suceder que un dia nos encontrasemos?
[...] Necesariamente permanecemos extrafios a nosotros mismos, no nos enten-
demos, tenemos que confundirnos con otros, en nosotros se cumple por siempre
la frase que dice «cada uno es para si mismo el mas lejano», en lo que a nosotros
se refiere no somos «los que conocemosy (2005: 21).

Desconocidos, extrafios,... { Acaso no ha insistido la tradicion filosdfica, al
menos desde Socrates a Descartes, en la persistente busqueda del conocimiento
y de la Verdad en todas sus formas? ; Tiene sentido sostener, como lo sostiene
Nietzsche en esta obra de 1887, que nunca nos hemos buscado? ;Por qué posee
actualidad dicha intuicion? ;Por qué, en definitiva, seguimos siendo cada uno
para si mismo «el mas lejano»?

La segunda intuicion completa la primera y nos sitia justo desde donde
quisiera partir. Es esta: «A partir de Copérnico, el hombre parece haber caido
en un plano inclinado, —rueda cada vez mas rapido, alejandose del punto
central— ;hacia donde?, ;hacia la nada?, ;hacia el «horadante sentimiento de
su nadax»?...» (Nietzsche, 2005: 196).

Desconocidos, extrafios y en un pulso nihilista permanente. El acuciante
deseo cognoscitivo y la fractura metafisica de la realidad en general y de la
subjetividad en particular acaso sea el rasgo definitorio del periodo moderno.
La mirada introspectiva que Descartes dirige hacia si en busca de certezas re-
vela, por encima de todo, un profundo desconocimiento del que dificilmente
nos repondremos. Asi, a la imagen de un yo Unico, indubitable y estable, se
le opone la de un yo plural, caracterizado por la permeabilidad, el dinamismo
y la transformacion. Donde solo hay confusion y desconocimiento, surge una
subjetividad renovada que al volverse autoconsciente advierte su fundamento

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 3

horadado, debatiéndose permanentemente entre la levedad y el peso en un
sentido que podriamos estimar triple: ser mas, serlo todo o dejar de ser.

La modernidad se abre paso entonces considerando el dificil equilibrio
entre la progresiva secularizacion del sujeto autoconsciente y la persistente
tentativa de reconstitucion poietica de su vacio esencial, operacion que ha
sufrido variaciones a lo largo del tiempo. Desde Ockham a Nietzsche, pasando
por Descartes, Montaigne, Hume y otros, es apreciable un linaje que concluye,
de manera mas o menos nitida, en la Sorge de Heidegger o en el soin de soi
foucaultiano. Paralelamente se advierte, asimismo, una insistencia en el mo-
delado superficial o exterior de este sujeto erratico y vacio. Escribe Pessoa a
este respecto:

Nos volvemos esfinges, aunque falsas, hasta el punto de no saber ya quiénes somos.
Porque, por lo demas, nosotros lo que somos es esfinges falsas y no sabemos lo
que realmente somos. El tinico modo de estar de acuerdo con la vida consiste en
estar en desacuerdo con nosotros mismos (2013: 33).

Ahora bien, ;hacer del yo una «esfinge falsa» es equivalente al ejercicio
de vivir artisticamente? ;Son similares el ejercicio de enmascararse y el de
afrontar la vida, en toda su complejidad, de manera artistica? Dilucidar estos
interrogantes nos ocupara en lo que sigue. Especificamente, el objetivo del
ensayo sera el de acudir a la arqueologia del sujeto moderno con la voluntad
de rastrear posibilidades hermenéuticas desde las que filosofar en torno a la
secularizacion del mismo, su pérdida de identidad y su deseo de reconstituirse
para, posteriormente, prolongar desde estas pistas algunas consideraciones sobre
el concepto de autopoiesis propuesto por Puelles Romero en Mds que formas.
Confluencias del arte y la vida (2022).

II. ARQUEOLOGfA DEL INDIVIDUO MODERNO O COMO HEMOS LLEGADO A SER
LA NADA QUE SOMOS

Situemos la mirada en el contexto del siglo x1v. En este momento histdrico
se acrecienta el pulso librado entre la fe y la razon, concluyendo con la desautori-
zacion de la omnipotencia divina, del lenguaje y de la metafisica tomista. Podria
decirse que este trance que acaba de dibujarse alcanza su cénit al inaugurar la
duda: descubriéndonos, a través del nominalismo y de la ciencia pre-moderna
emergente, el dudoso estatus ontologico de Dios e instindonos a explorar el
confuso aspecto fenoménico de sus criaturas. El cosmos ordenado y unitario
que Santo Tomas y San Agustin habian compuesto con materiales platonicos y
aristotélicos comienza a resquebrajarse. La realidad, ahora inabarcable, exige
ser repensada desde nuevos postulados metafisicos que consideren las partes en

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



4 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

sus caracteristicas particulares. La diferencia de la hacceitas frente a la quidditas
scotista se enmarca en este contexto, asi como las tesis nominalistas de Ockham.

Y asi, liberada de las esencias de cufo aristotélico y platdnico que la
redimian a una significacion concreta, la realidad queda inscrita en un te-
rritorio de interpretacion sin precedentes. Las palabras nombraran lo que
existe, permitiran establecer arbitrariamente 6rdenes, y acaso por ese mismo
motivo resultara precaria tal empresa: todos ellos seran provisionales o inter-
cambiables. La consecuencia de este cambio de direccion es implacable: los
universales y las esencias son reducidos a meras abstracciones, a signos o
flatus vocis. Todo lo que nos queda es lo particular, lo singular, que aspira a
significar lo plural.

El ejercicio de introspeccion cartesiano promete restituir el orden. Concre-
tamente, se propone el francés revisar el conocimiento y las posibilidades del
mismo, desechando todo aquello de lo que quepa dudar, con el objetivo de erigir
una nueva ciencia basada en conceptos incuestionables. Sin embargo, lo que
aqui habra de interesarnos no es la consecucion de su objetivo ni la metodologia
propuesta sino el movimiento que emprende para lograrlo. Es decir, Descartes se
aisla, se aparta, comienza suponiendo que podria ser afectado por una serie de
engafios, tomando por veraz lo que de facto no lo es. Argumenta entonces que
aun siendo capaz de seguir poniendo en tela de juicio todo lo demads, no puede
dudar sobre el ejercicio mismo de dudar. Este primer hallazgo, concebido por
¢l como la primera piedra desde la que erigir la mathesis universalis, es el de
la conciencia subjetiva, el cogito. A partir de su distanciamiento, se descubre a
si mismo como sujeto pensante. La segunda, por otra parte, sera la de deducir
desde ésta la necesaria existencia de Dios, por ser garante de verdad y de la
existencia del propio cogito.

A condicion de aceptar la posibilidad de ser engafiado, Descartes celebra
el descubrimiento de la conciencia. Sin embargo, lo celebra solo, lo hace ais-
lado. Es esta conciencia la de un sujeto abstraido, abstracto, espectral si cabe.
Un yo pienso falible, solipsista, que no es de carne y hueso: es res cogitans y
res extensa.

Michel de Montaigne, poco antes que Descartes, ya habia afrontado una
meditacion similar aunque con un objetivo radicalmente opuesto. El auto-
conocimiento en Montaigne, su particular exploracién de si no apunta a la
consecucion de una verdad indubitable sino que la accion misma es el propo-
sito. Su pretension es la de ir elaborandose, desechando creencias caducas y
cosechando otras. A lo largo de sus ensayos sopesa el filosofo la disociacion
entre lo que uno ha sido, lo que uno es y lo que se aspira a ser. Cierto es que
al igual que Descartes ¢l también se aleja, confinandose en su torre, aunque su
descreimiento no ambiciona una misidén universal como es la de guiar correc-
tamente la razon sino dar testimonio y brindar a los suyos un retrato de la que

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 5

ha sido su vida. Montaigne elige como vivir y es consecuente con su decision.
Si quiere compartir su vida, si quiere hacerla perdurar, debe cohesionarla, darle
unidad. En la nota al lector aclara con contundencia que su Unico cometido es
«doméstico y privado», y anade: «Asi, lector, soy yo mismo la materia de mi
libro; no es razonable que emplees tu tiempo en un asunto tan frivolo y tan
vano» (2007: 50).

Indagando las contradicciones de la condicion humana en general y las de
su individualidad en particular, concluy6 que acaso fuera arriesgado sostener
tal cosa: no tenemos, ni nosotros ni el resto de los objetos, una existencia esta-
tica. Es dificil suponer la entidad de un yo preexistente, ajeno a todo cambio.
Leamos a Montaigne, quien pareciera que advierte a su predecesor Descartes:

Al cabo, ni nuestro ser ni el de los objetos poseen ninguna existencia constante.
Nosotros, y nuestro juicio, y todas las cosas mortales, fluimos y rodamos incesan-
temente. Por lo tanto, nada cierto puede establecerse del uno al otro, siendo asi que
tanto el que juzga como lo juzgado estan en continua mutacién y movimiento. No
tenemos comunicacion alguna con el ser, pues toda naturaleza humana se halla
siempre en medio, entre el nacer y el morir, y no ofrece de si misma mas que una
oscura apariencia y sombra, y una incierta y débil opinion. Y si por fortuna fijas
tu pensamiento en querer atrapar su ser, sera ni mas ni menos como si alguien
quisiera empuiiar el agua —porque cuanto mas apriete y oprima aquello que por
naturaleza se derrama por todas partes, tanto mas perdera lo que pretendia coger
y empuiiar— (2007: 704).

En opinion de Montaigne, la autoconciencia revela la fragilidad del cono-
cimiento y la del sujeto que conoce, cifrada en la nulidad que nos envuelve:
somos inconsistencia, pura posibilidad entre «el nacer y el morir» y sobre lo
cual solo aspiramos a una «incierta y débil opinion». Incidamos, pues, en el
motivo de la tematizacidn de la subjetividad propia y su asimilacion en clave
de indeterminacion. Asimismo, en ambos autores el yo es pensado en calidad
de figura modelable y problematica, representable, que puede singularizarse
comprendido como materia de un libro.

Prolongando esta conviccion, Hume rechaza la idea de yo. En el Tratado
de la naturaleza humana escribe:

Si hay alguna impresion que origine la idea del yo, esa impresion debera seguir
siendo invariablemente idéntica durante toda nuestra vida, pues se supone que
el yo existe de ese modo. Pero no existe ninguna impresion que sea constante e
invariable. Dolor y placer, tristeza y alegria, pasiones y sensaciones se suceden
una tras otra, y nunca existen todas al mismo tiempo. Luego la idea del yo no
puede derivarse de ninguna de estas impresiones, ni tampoco de ninguna otra.
Y en consecuencia, no existe tal idea (1992: 355).

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



6 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

El sujeto, al tomarse a si como objeto, y habiendo descreido previamente la
posibilidad de fundar el mundo bajo el amparo de esencias y conceptos universales
no consigue sustentar cognoscitivamente su estatuto ontologico. Es precisamente
la acuciante busqueda de lo incondicionado, de lo esencial de la realidad, lo que
provoca que acabe pensando mas alla de su propia limitacion, incurriendo en
oscuridades y pergefiando, a fin de cuentas, «ilusiones trascendentalesy». Sera
Kant, poco después, quien nos confirme la imposibilidad de justificar desde la
razon pura la existencia de las ideas de yo, mundo, Dios 'y libertad.

Con todo, siguiendo a Kant, es preciso vivir obviando el obstaculo sefia-
lado: hacerlo como si el yo fuera una entidad aislada e independiente, solida
y auténoma. Es preciso hacerlo considerando su percepcion: se nos aparece,
se nos muestra fenoménicamente —si bien no de facfo al menos como efecto—.
Ese como si, que nos invita a la contemplacion de la forma en la que algo se
representa (y que estd, por cierto, en la argucia especulativa de Descartes cuando
resuelve fingir, al comienzo de la Parte 1v del Discurso, no tener cuerpo y no
habitar un mundo), sera central para que a mediados del xvi se produzca el
nacimiento de la Estética como disciplina filoséfica y de la actitud que habra
de hacer suya el sujeto moderno que elige hacerse a si.

Ockham, Descartes, Hume y Kant. El giro que venimos trazando al fin
comienza a perfilarse. Y es que siendo la idea de yo una ficcion necesaria para
la moral y hallando en la introspeccion especulativa nada mas que oscuridad y
contradiccion, la modernidad resuelve comprender al sujeto, singular y aparente,
como una suerte de vaciamiento o nihilidad irreductible que progresivamente
va adquiriendo conciencia de su secularizacién tomandola como el punto de
partida de su liberacion. En la Fenomenologia del espiritu (1807), en el epi-
grafe titulado efusivamente «El si mismo singular cierto de si como esencia
absoluta», Hegel ofrece la siguiente reflexion:

El si mismo singular es la fuerza negativa por medio de la cual y en la cual des-
aparecen los dioses y sus momentos, la naturaleza que es alli y los pensamientos
de sus determinaciones; al mismo tiempo, aquél no es la vaciedad del desaparecer,
sino que se mantiene en esta nulidad misma, es cerca de siy la inica realidad. La
religion del arte se ha llevado a término en ¢l y ha retomado totalmente a si. Puesto
que la conciencia singular es en la certeza de si misma lo que se presenta como
esta potencia absoluta, esta potencia ha perdido la forma de algo representado,
separado de la conciencia en general y extrafio para ella, como lo eran la estatua
y también la viva y bella corporeidad o el contenido de la epopeya y las potencias
y los personajes de la tragedia (1966: 433)

Hegel sugiere que el sujeto, habiendo alcanzado la certeza de si en sentido
absoluto, comprende que el resultado de su introspeccidn, en ultima instancia,
es la de ser pura potencia. La poética con la que dicho individuo se representa,

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 7

dandose a ver al resto, supone un duplicado que, en definitiva, no constituye
la naturaleza propia del sujeto mismo. Ser autoconsciente, por tanto, implica
saberse nada, y, a su vez, verse en la obligacion ético-estética (poietica) de
afrontar tal responsabilidad forjandose un caracter.

Es una responsabilidad ética y estética porque nos sittia frente a la disyuntiva
de elegir deliberadamente si ser algo o, por el contrario, dedicar nuestras fuerzas
a la elaboracion del efecto, a solo parecerlo. Dicho de otro modo: recae sobre el
sujeto la responsabilidad moral de hacer coincidir interior y exterior, fundando
el segundo en el primero, o de elegir no hacerlo, centrando la tentativa en hacer
que parezcan, superficialmente, coincidentes. Sobre esta disociacion descansa la
ambigiliedad clasica, cada vez mas sofisticada y por ende dificil de advertir, entre
lo que es y lo que parece ser, entre lo verdadero y lo verosimil, lo estrictamente
artistico y lo meramente estético, hasta el punto de la disolucion de ambas esferas
en las poéticas literarias y artisticas de finales del xix en adelante.

El reverso del motivo descrito se revela tortuoso: al advertir el sujeto mo-
derno como su infinita libertad de accion se halla constrefiida en el marco de la
duracion de la vida de cada uno, que no hay un sentido por descubrir sino tantos
como uno pueda o sea capaz de proponerse y que su indeterminacion esencial,
en suma, esta rodeada de incertidumbres vitales que a su vez le condicionan y
limitan, siente desanimo, desesperacion y angustia. Aqui se agudiza, en tltima
instancia, el giro que venimos sefialando: asistimos al transito desde la ilusion
de un sujeto objetivo (y objetivante, de si'y de su derredor) a la desilusion del
mismo al autoconocerse en su condicion de indeterminacidn y apertura. Una
apertura que lo enfrenta al absurdo, a una situacion de permanente caida o
estado de yecto heideggeriano. No debe sorprendernos que el siglo xix sea,
ademas del siglo del yo por excelencia, el de la melancolia, lo sublime, la
nostalgia y el ateismo.

La autoconciencia, asi pues, no puede sino vivirse de manera dramatica:
«encuentra su verdad en aquella figura que fue llamada anteriormente la au-
toconciencia desventurada» (Hegel, 1966: 435). Refiriéndose a la misma —y
adelantandose setenta y cinco afios a la formula que Nietzsche popularizo—
escribe Hegel en el seno del Romanticismo:

Aquélla es, por el contrario, el destino tragico de la certeza de si mismo, que debe
ser eny para si. Es la conciencia de la pérdida de toda esencialidad en esta certeza
de siy de la pérdida precisamente de este saber de si —de la sustancia como del
si mismo, es el dolor que se expresa en las duras palabras de que Dios ha muerto
(1966: 435).

Hegel acentua la certeza de si mismo como destino tragico y solipsista, que
es «en y para si», materializada en la orfandad divina. Dicha orfandad supone
el ultimo bastion hacia la radical apertura del sujeto moderno. Anunciada en

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



8 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

la Fenomenologia del espiritu de Hegel como conclusion de la absoluta con-
ciencia de si, y diagnosticada asimismo por Nietzsche como la irremediable
consecuencia practica de occidente, la muerte de Dios sobrevuela el siglo
romantico descubriendo en todo su esplendor el nihilismo al final del mismo.

Lafilosofia nietzscheana esta cargada de ideas que apuntan hacia el impetu
creador de quien, desorientado, alienado y perdido, habra de asumir y tramar
artisticamente el destino propio. Un fragmento de la Segunda consideracion
intempestiva, de 1874, puede sernos de utilidad. En ¢l Nietzsche deja entrever
la posibilidad de incurrir en el engafio de mostrar exteriormente lo que no se
halla en el interior:

De esta forma, el individuo se torna tembloroso e inseguro y ya no logra creer en
si mismo: se hunde en su propio ser, en su interior, lo cual, en este caso, ha de ser
comprendido como la acumulacion de lo meramente aprendido que no surte un
efecto externo, la aglomeracion de una erudicion que no logra transformarse en
algo vivo. Si se contempla el exterior, se percibe como el exorcismo de los instintos
ha convertido, a través del estudio de la Historia, en una multitud de abstracciones
y sombras a los seres humanos: nadie arriesga mostrarse tal cual es, a cambio de
enmascararse y mostrarse como hombre culto, cientifico, poeta o politico. Quien
tratase de tocar tales mascaras creyéndolas auténticas antes que un mero juego de
marionetas —es que todos ellos fingen ser auténticos- de inmediato encontraria en
sus manos nada mas que harapos y parches coloridos (2006: 66-67)

«Todos ellos fingen ser auténticos», se lee en la cita. De manera conscien-
te, deliberadamente, uno resuelve no mostrarse tal cual es. La mascara no le
otorgara autenticidad de la que carece pero si le permitira que su inautentici-
dad pase inadvertida, hasta el punto de ser confundido, de ser enjuiciado por
aquello que uno mismo reconoce, en su interior, no ser. Esta divergencia entre
la autenticidad y la inautenticidad de la existencia resonara en las diferentes
aportaciones filosoficas del siglo xx. Afiade Nietzsche: «de manera que el acto
visible jamas es un acto total y la revelacion de ese interior se agota en la timida
y torpe tentativa de una u otra fibra de fingir la representacion del conjunto»
(2006: 59).

Entre estas aseveraciones tempranas de Nietzsche —escritas, por cierto,
en el mismo intervalo en el que escribe Sobre verdad y mentira en sentido ex-
tramoral—y la monumental obra de Heidegger Ser y tiempo (1927), acaba por
completarse la genealogia que venimos explorando y nos lanza, directamente,
hacia la proliferacion de las diversas poéticas que toman como epicentro la
vida o el vivir.

El vocablo existir, etimoldgicamente, hace referencia al acto de «emerger»,
de «aparecer». De un lado, ofrece el prefijo ex que pudiera traducirse como
«hacia fueray; del otro, sistere, cuya traslacién podria ser «tomar posiciony»

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 9

o «estar fijo». El individuo moderno, singular y autoconsciente, del siglo xx
en adelante constatara su consideracion como existente. Ser es existir, «estar
hacia fueray, expuesto a los demas. Lo que uno es va a depender de lo que uno
haga consigo en su hacer. De ahi que el cometido heideggeriano concluya en la
Sorge, en la necesidad fundamental del cuidado de uno mismo en el horizonte
de su temporalidad. Asumir este precepto supone vivir auténticamente —Sar-
tre, Camus, Beauvoir y Ortega, en sus respectivas formulaciones filosoficas,
consideran este motivo nietzscheano—. Por su parte, en los tltimos escritos de
Foucault, concretamente en Historia de la sexualidad, encontramos el soin de
soi, que también toma por nombre estética de la existencia'.

Solo a través del cuidado corporal y espiritual, interiory exterior, se podra
alcanzar la trascendencia. El propio Foucault, aglutinando cuantas ideas venimos
estudiando, expresa en Las palabras y las cosas una definicion concisa de este
individuo paradoéjico, empirico y trascendental, caracterizado por la apertura
y por la ausencia, que no es plenamente sujefo ni tampoco objeto, y que acaso
por ello debe cuidarse en el sentido que se viene advirtiendo:

El hombre es un modo de ser tal que en ¢l se funda esta dimension siempre abierta,
jamas delimitada de una vez por todas, sino indefinidamente recorrida, que va
desde una parte de si mismo que no reflexiona en un cogito al acto de pensar por
medio del cual la recobra; y que, a la inversa, va de esta pura aprehension a la
obstruccion empirica, al amontonamiento desordenado de los contenidos, al desplo-
me de las experiencias que escapan a ellas mismas, a todo el horizonte silencioso
de lo que se da en la extension arenosa de lo no pensado. Por ser un duplicado
empirico-trascendental, el hombre es también el lugar del desconocimiento —de
este desconocimiento que expone siempre a su pensamiento a ser desbordado por
su propio ser y que le permite, al mismo tiempo, recordar a partir de aquello que
se le escapa (1971: 314).

Su modo de ser es el de afrontar 1o mejor que puede esa triple apertura, reu-
niendo contenidos, sopesando la disolucion de los mismos y, en tltima instancia,
viéndose rodeado por la extension de lo que aun queda por pensar. Es posible
advertir aqui como viene a fraguarse lo que venimos rastreando. En la cita de
Foucault se encuentra, sintetizada, la dicotomia que espléndidamente analizo
Nietzsche en Sobre verdad y mentira en sentido extramoral —la de ese hombre

1 L’usage des plaisirs y Le souci de soi son los subtitulos de los volumenes segundo y ter-
cero respectivamente (traducidos al espailol como E! uso de los placeres 'y La inquietud de s7). E1
concepto de estética de la existencia, de hecho, aunque es tematizado y expuesto en el tercero de
los volimenes aludidos (véase Historia de la sexualidad. 3. La inquietud de si en la bibliografia),
aparece por vez primera durante las lecciones que imparte el filosofo en el College francés a finales
de los setenta y principios de los ochenta mientras reflexiona a proposito de la idea de parrhesia.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



10 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

que «desarrolla sus fuerzas primordiales fingiendo» y para el cual «el enmas-
caramiento, el convencionalismo encubridor, la escenificacion ante los demas y
ante uno mismo, en una palabra, el revoloteo incesante alrededor de la llama de
la vanidad es hasta tal punto regla y ley» (1996: 19)—y apunta, del mismo modo,
hacia nuestra contemporaneidad, confusa y liquida, de simulacion y simulacros,
de pensamiento débil, donde la posverdad eclipsa el postulado clasico de verdad.

Abhora bien, si asumimos nuestra nihilidad esencial, si nos comprendemos
como una nada potencial, radicalmente abierta, que enfrenta la autoconciencia
de su vaciedad amontonando, desordenadamente, contenidos que amenazan con
escaparsenos, podriamos preguntarnos: llegar a ser, individualizarnos, ;en qué
medida supone que nos falsifiquemos? ¢ Siempre ser va a consistir en ser otro del
que se es? Prestemos atencidn al final de la cita de Foucault: «kExpone siempre
a su pensamiento a ser desbordado por su propio ser y le permite recordar a
partir de aquello que se le escapa» y, desde ella, leamos estas otras lineas de
Sartre, escritas atendiendo a una inquietud andloga: «Pero ya no veo nada; es
inutil que hurgue en el pasado, s6lo saco restos de imagenes y no s¢ muy bien
lo que representan, ni si son recuerdos o ficciones» (2011: 27).

La segunda parte del ensayo tratara de dar respuesta a estos interrogantes
centrando el interés en el concepto de autopoiesis.

III. SOBRE A4UTOPOIESIS O COMO ENFRENTAR LA NADA QUE SOMOS:
YO ESTETICO Y VIVIR ARTISTICO

En la obra de Luis Puelles Romero, titulada Mds que formas. Confluencias
del arte y la vida (2022), un capitulo es dedicado integramente a la cuestion de
la autopoiesis. En sus palabras, se explora en €l el motivo de «la historia de la
existencia como arte y como estilo». Afiade a continuacion:

La historia de como la vida ha podido ser concebida y realizada dando prioridad
a la doble dimension poietica y estética; dimensiones, por cierto, que no deben
confundirse: la primera remite a la voluntad de creacion artistica y la segunda
a los modos de aparicion de cada uno, modos estos mas o menos estilizados y
singulares (2022: 97).

Abundemos en esto: «voluntad de creacion artistica» y «los modos de
aparicion de cada unox». La primera de las dimensiones alude a la tentativa tinica
de realizacion, a la accion que busca de facto transformar, crear, sin importar
necesariamente la obtencion de un producto perdurable, reproducible, fruto de
su hacer. La segunda, en plural, si la pensamos en relacion a la primera, apunta
a las diversas formas en las que puede llegar a objetivarse, a las cosificaciones
u obras de la anterior. Un poco mas adelante matiza Puelles:

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 11

Cuando me refiero a «vida artisticay», a una vida que se crea por la autoria afanosa
de su existente, no designo con tal expresion ni el propio cuerpo ni siquiera el
yo. Nuestro objeto aqui es la vida misma, y por lo tanto la temporalidad que nos
es dada para ser en ella lo posible. Es la temporalidad de cada vida el soporte
primordial sobre el que se elabora la autopoiesis (2022: 123).

(Cabe pensar una autopoiesis dirigida estrictamente a esos aspectos que
deja fuera Puelles? Una poiesis que, dandose en la temporalidad y fijandose
preferentemente en el marco de la ficcion, no ambicione producir la vida sino
la apariencia de quien la vive. O una praxis que compartiria resultado pero
no propoésito: la primera si constituiria ontoldgica y epistemoldgicamente una
obra artistica mientras que la segunda seria algo asi como una imagen hueca,
en apariencia artistica pero elaborada artificialmente, movida por una ambicion
interesada y proxima a un afan estrictamente estético.

Aclaremos este punto. Como se acaba de anunciar, dispuestas ambas
dimensiones (la voluntad de creacion artistica y los modos de aparicion de
cada uno), ain cabria dirimir, de un lado, la intencién estética de un sujeto
para consigo, para el que su subjetividad es su principal obra y que por tanto
considera la proyeccion exterior y la elaboracion de su yo superficialmente (yo
estético); y, del otro, la un sujeto que toma como epicentro de su existencia no
su subjetividad, no su yo en sentido estético, asi como ningun soporte externo,
sino el vivir en sentido pleno, la articulacion de un ejercicio vital que gira en
torno a la premisa de la poiesis (vivir artistico).

Los aspectos que permiten que ambas figuras filoséficas sean diferenciadas
son, segun quisiera entenderlas aqui, su intencion, su objeto y su relacion con el
arte. Y es que si bien en ambas es posible identificar los tres campos de analogia
sugeridos por Puelles (conciencia de autoria, realizacion incierta'y dimension
objetual y estetizante), acaso prevalezca en el yo estético la dimension objetual y
estetizante, dandose las otras dos restantes de manera simulada o fingida (como
recurso para ensalzar éticamente al individuo). Por el contrario, en el sujeto
que hace de su vida una obra de arte, quizas sean la conciencia de autoria y
la realizacion incierta las caracteristicas mas sobresalientes, relegandose el
aspecto objetual a mero accidente.

En el proceder del yo estético se advierte un distanciamiento de la na-
turaleza plural e indeterminada que hemos rastreado en la primera parte de
este ensayo en favor de una representacion concreta, particular y artificiosa
que buscard, poietica o praxicamente, suplantar la primera. Por esta razon,
en todo yo estético que se precie cabe diferenciar un yo empirico, que es «de
carne y hueso» diriamos (la persona) y un yo textual o discursivo, declinado
del primero, cuya cohesion radica en la mascara que reviste, en su caracter
ficticio-novelesco (el personaje, contrapuesto al primero). De ahi que cuando

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



12 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

la autopoiesis opere en la direccion de configurar un yo estético quepa sope-
sar la falsificacion, la artificialidad o superficialidad, el ser otro del que se
es, 0 sea, aparecerse de un modo estético pero que, contra todo pronodstico,
no se corresponde con el interior que le respalda. Este yo estético, por tanto,
no debe tomarse en ningiin caso como equivalente al sujeto artistico sobre
el que el propio Puelles teorizo ainos atrds en una obra anterior a la que nos
sirve de orientacion en este momento?.

Detengamonos minimamente en esta cuestion. En el sujeto artistico no
hay falsificacion al no darse disociacion alguna entre el yo empirico y el yo
discursivo, asi como porque tampoco existe una voluntad de verosimilitud.
Al sujeto artistico le es indiferente que sus andanzas pasen inadvertidas o,
en caso de ser conocidas, que sean tomadas por ciertas. Es autosuficiente,
permaneciendo por ello liberado del yugo de la recepcion. Si pudiera existir
tal falsedad en el yo estético, donde si se produce tal desdoblamiento. Para
el yo estético su obra es su yo, la imagen del mismo; para el sujeto artistico,
recordémoslo, lo que modela es su existencia, siendo su obra su vida. Vive
su cuerpo, puede cultivar su apariencia, pero no ambiciona ser artista del
modelaje o de la apariencia sino del ejercicio de vivir. En este punto, resulta
ilustrativo leer a Ortega:

El arte supremo sera el que haga de la vida misma un arte [...]. Pero este sentido
estético del vivir que tanto nos importa conquistar exige una educacion especial,
una técnica y una sabiduria peculiares. No basta para adquirirlo aprender las
ciencias o cultivar las artes; es preciso hacerse, mas o menos, un especialista en
vidas, un diletante apasionado de modos de vivir (1995: 223).

En la figura del yo estético si debiera considerarse la posibilidad del
fingimiento, de jugar a ser otro, de inventarse obviando el «ahuecamiento»
del que hablaba Foucault mas arriba. Este sujeto se inventa a si, diriamos, en
el estricto sentido del término: el de inventarse ficcionalmente, fuera de toda
circunstancia, sorteando el imperativo de realizarse virtuosamente. Sortea esa
educacion especial a la que apela Ortega, esa técnica y esa sabiduria pecu-
liares para, en vez de ello, limitarse a cultivar una apariencia. En Duchamp,
por ejemplo, es posible advertir el fenomeno de la vida artistica y, ademas,
la confeccion de una individualidad estética (o estetizada, si se quiere). Lo
mismo podria pensarse sobre Warhol o Pessoa. Sin embargo, bien pudiera

2 En Figuras de la apariencia puede leerse: «Mi propuesta consiste en desdibujar las rigidas
lindes que las mantienen reciprocamente a salvo, ¢ introducir entre ellas una tercera formula hibrida
de las dos anteriores («sujeto estético» y «objeto artistico»), tensada entre estas dos: la de sujeto
artistico (ni sujeto estético ni objeto artistico, sino sujeto artistico), con la cual poder abordar la
identidad de una subjetividad que modela su existencia artisticamente» (2001: 106).

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 13

concebirse de igual modo a un yo estético no operado poieticamente, esto
es, un sujeto desinteresado del ambito artistico cuyo fin praxico recayera
exclusivamente en una calculada mise en scéne que le hiciera merecedor de
ser juzgado como tal.

Volverse perdurable, repetible y apreciado moralmente, ese es el propdsito
del yo estético. Por eso pudiera llegar a fingir auforia y realizacion incierta.
Unamuno, en Del sentimiento tragico de la vida, ofrece una reflexion nos sirve
a este respecto: «El que os diga que escribe, pinta, esculpe o canta para propio
recreo, si da al publico lo que hace, miente; miente si firma su escrito, pintura,
estatua o canto. Quiere, cuando menos, dejar una sombra de su espiritu, algo
que le sobrevivay (2008: 70).

La sombra es efimera. Necesitara algo que venza la levedad, que resista el
implacable paso del tiempo. «; Entonces es posible justificar la propia existencia?»
se pregunta Sartre en las paginas finales de La ndusea. Y a continuacion explica:

Tendria que ser un libro; no sé hacer otra cosa. Pero no un libro de historia; la
historia habla de lo que ha existido, un existente jamas puede justificar la existen-
cia de otro existente. Mi error era querer resucitar a M. de Rollebon. Otra clase
de libro. No sé muy bien cudl, pero habria que adivinar, detras de las palabras
impresas, detras de las paginas, algo que no existiera, que estuviera por encima
de la existencia (2011: 148)

De ahi la predileccion por el género de las memorias, por el autobiogra-
fismo, por el modelaje y sus derivados: centrado en cosificarse, en conferir
exterioridad al yo que estima ser, da primacia a la narracion de lo trivial a fin
de convertirlo en resefiable. Y en ese aparecer artificioso radica su imagen: el
yo estético es imagen porque se sittia fuera de si. Excéntrico y excesivo, se
aliena en su obra, la exhibe y la habita. El habito es en él disfraz y no practica
aristotélica. Cito a Sartre:

He pensado lo siguiente: para que el suceso mas trivial se convierta en aventura
es necesario y suficiente contarlo. Esto es lo que engana a la gente, el hombre es
siempre un narrador de historias; vive rodeado de sus historias y de las ajenas, ve
a través de ellas todo lo que sucede, y trata de vivir su vida como si la contara.
Pero hay que escoger: o vivir o contar (2011: 32).

«Pero hay que escoger: o vivir o contar». El yo estético sobre el que se
esta ensayando va a omitir en su relato todo aquello que le haga perder valor
ético y estético. Su vida consiste, entonces, en dar forma a lo vivido, en cose-
char literatura de si y darla a conocer. Y ni siquiera: mucho de lo que cuenta
no tiene por qué haber sucedido en realidad. No va a importarle tanto llegar a
ser, virtuosamente hablando, como ser identificado con la mascara elegida, ser

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



14 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

mitificado, ser, en fin, el héroe frente a su publico (sin publico no hay yo esté-
tico posible) existan o no razones para justificar sus aventuras. Se transfigura
sin transformarse. Finge que no es azar e impone, deliberadamente, orden en
la contingencia.

Habiéndonos ya ocupado del yo estético, perfilemos ahora al sujeto
que vive artisticamente. Permitaseme para ello una digresion dilucidadora.
Pensemos en E/ proceso de Kafka. Del personaje principal de la novela ni
siquiera conocemos su apellido: él es Joseph K. y como el Dasein heidegge-
riano, K. se encuentra arrojado a una existencia laberintica y complicada.
Pese a la pesadilla burocratica y judicial en la que se halla inmerso, ¢l no
se rinde, bajo ningin concepto. Contintia hasta el final, siendo a ojos del
lector una empresa absurda la suya, una vida malgastada quiza, carente de
sentido, por cuanto posee de desagradable y de angustiosa. Nadie negaria,
empero, que su singular destino ha sido vivido auténticamente, sin negar
su oscuridad o sus inconvenientes. Y lo ha sido porque el compromiso en
el protagonista imaginado por Kafka con su sublime aunque desconocido
proposito es total: asume virtuosamente la incierta tarea de desentrafar cual
es su lugar en ese bucle que le asfixia e imagina posibilidades de accion
para enfrentarlo.

Podria argumentarse que Joseph K., siendo autor en sentido estricto, par-
ticipando activamente en las decisiones que configuran su existencia, no goza
de tal privilegio. Termina por desfallecer, por perder el equilibrio. Nietzsche o
Pessoa, al igual que K., son autores y representan este vivir artistico que vengo
definiendo porque se comprometieron con un modo de vida y lo hicieron aun
ariesgo de perderse o naufragar. La mision de los autores citados, como la de
Sécrates en la Atenas de su tiempo, supuso una empresa radicalmente nueva
para cual no centraron su impetu en la confeccion de una biografia que dotara
de estabilidad al yo particular de cada uno sino que acabaron por difuminarse
a la par que nos hicieron participes de una verdad singular e inconfesable. Pue-
lles considera este hecho: «Crearse la vida consiste en realizar las elecciones
propias sin modelo al que acogerse, y, por lo tanto, sin estar en condiciones
de ponderar la probabilidad de bienestar personal, intimo o social que pueda
alcanzarse» (2022: 122).

Sin esa predileccidon por sustantivar lo que se es, las obras desde las que
contemplar a los individuos que practican el vivir artistico tienden a ser par-
ciales e inconexas. El desinterés a la exhibicion o exposicién que ostentan
suele ser comun. Lo vimos mas arriba en el caso de Montaigne, para quien su
oficio y su arte era sencillamente vivir. En la ficcion kafkiana nada sabemos
sobre K., como nada sabriamos en la de Defoe si no fuera porque la lectura de
Robinson Crusoe constituye una intromision en el diario del protagonista. Es
¢l quien nos narra:

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 15

Comencé a considerar seriamente mi condicion y las circunstancias a las que me
veia reducido y decidi poner mis asuntos por escrito, no tanto para dejarlos a los
que acaso vinieran después de mi, pues era muy poco probable que tuviera des-
cendencia, sino para liberar los pensamientos que a diario me afligian (2003: 44)

Anotaciones en los margenes de los libros que leyeron, en servilletas
olvidadas en bares, en los cuadernos de viaje que los acompanaron, en dia-
rios personales conservados en el atelier o en la correspondencia intima con
familiares cercanos: los resquicios desde los que aproximarnos a verdades
inconfesables de los sujetos que acometieron el vivir artistico constituyen una
suerte de voyeurismo. Pessoa es contundente en este punto:

(Qué me importa que nadie lea lo que escribo? Lo escribo para distraerme de vivir,
y lo publico porque el juego incluye esa regla. Si mafiana se perdiesen todos mis
escritos, sentiria pena, pero creo sinceramente que no seria una pena violenta y loca
como cabria suponer, puesto que en todo eso iba toda mi vida (2013: 129-130).

El aforismo es una practica comun en ellos. Es una constante en Nietzsche
y en Pessoa, como también lo fue en Pascal, Montaigne y Wittgenstein. Y, en
todos estos casos, y en algunos mas que pudieran citarse, son terceras personas
los que cohesionan las historias que se dan a conocer sobre ellos y que ellos
mismos no expusieron: la cara mas amable de Socrates nos la legd Platon y la
menos agraciada Jenofonte, sobre Manet escribié Baudelaire, el retrato ficcional
de Cézanne nos lo hizo llegar Balzac con La obra maestra desconocida'y quien
ratificé su obsesiva rutina laboral fue Merleau-Ponty3. Son sus intérpretes, los
teoricos, los que propician la mitificacion de estos artistas del vivir. Sus imper-
fectos perfiles constituyen el reflejo de vidas que fueron conducidas alejadas
del ruido del dictamen ajeno. En soledad y en silencio.

Nietzsche paso los ultimos afios de su vida inmerso en un estado proximo
alalocura, ingresado en una clinica mental en Basilea y posteriormente en otra
en Jena. Pessoa, que en sus ultimos instantes de vida pidi6 las gafas y clamé
por sus heterénimos, dejo anotado en uno de los fragmentos que constituyen el
Libro del desasosiego: «Ni yo mismo sé si este yo, que os vengo exponiendo a
lo largo de estas paginas, existe realmente o no es mas que un concepto estético
y falso que yo hice de mi mismo» (2013: 126).

Termino dando a leer unas lineas de Greenberg que ilustran la obsesion del
pintor de Aix-en-Provence. Quisiera que fueran leidas tomando en consideracion
lo que venimos explorando. Escribe Greenberg:

3 Para mas informacion, consultense las siguientes obras, incluidas mas abajo en la
bibliografia: Ecrits sur 1’art de Baudelaire, La obra maestra desconocida de Balzac y La duda
de Cézanne de Merleau-Ponty.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



16 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

Hasta el ultimo dia de su vida Cézanne continué insistiendo en la necesidad
del modelado y de trasladar al lienzo sus sensaciones espaciales del modo mas
completo y exacto posible. Explicaba su ideal como un matrimonio entre el
trompe-1’oeil y las leyes del medio y lamentaba haber fracasado en su intento de
alcanzarlo. Bajo su mano, su pintura se alejaba cada vez mas de la direccion que
deseaba. En el mismo mes de su muerte atin se quejaba de su escasa habilidad de
«realizacion» (2006: 61).

Un poco mas adelante, prosigue:

No se volvio, pese a todo, completamente loco. Se refugié en un ritmo seden-
tario —causante, por otra parte, de su vejez prematura, su diabetes y su falta de
reconocimiento publico—y compenso el vacio mezquino que parecia caracterizar
su existencia fuera del arte mediante su entrega total a la pintura —incluso si, ante

sus propios 0jos, ésta no tenia el éxito final esperado— (Greenberg, 2006: 63).

IV. CoNcLusION

El principal objetivo de estas paginas era el de acudir a la arqueologia
del sujeto moderno en busca de posibilidades hermenéuticas que permitieran
filosofar en torno a la progresiva secularizacion del mismo, su pérdida de iden-
tidad y su irrefrenable deseo de reconstituirse para, posteriormente, prolongar
desde estas pistas el algunas consideraciones sobre el concepto de autopoiesis
propuesto por Puelles Romero en Mds que formas. Confluencias del arte y la
vida (2022). Dichas pistas nos condujeron, desde Ockham a Foucault, hacia
dos formas de enfrentar el vaciamiento y el nihilismo advertido en la prime-
ra parte del ensayo: a través de la figuracion de un yo estético en calidad de
producto u objeto situado fuera de la duracion a la que estd sometido lo vivo
0, sencillamente, viviendo artisticamente, o sea, asumiendo las circunstancias
dadas y tramando en el tiempo que nos es brindado a cada uno diferentes po-
sibilidades de existencia. Segun el individuo que tomemos como paradigma
especulativo, comprobaremos que ambas posturas convergen en una sola o se
separan sin tocarse.

Y precisamente porque bajo el amparo del concepto de autopoiesis no solo
hay dandis afanados en la vida artistica creo que es conveniente indagar en in-
vestigaciones ulteriores acerca de ello. Porque en el dominio de este paradigma
se encuentran Cézanne, Crusoe, Pessoa, Spinoza y Wittgenstein, entre otros, en
calidad de «dilettantes apasionados de modos de viviry», en palabras de Ortega;
como también aquellos diletantes apasionados del engafio y del fingimiento,
que pasan por sujetos artisticos sin serlo: distanciandose de si, se objetualizan,
solo se transfiguran sin transformarse.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Formas de enfrentar la nada. Indagaciones estéticas sobre nihilismo y autopoiesis 17

Seglin la interpretacion de Foucault, en la antigua Grecia el surgir filosofico
estuvo marcado por un interés individual, por el esfuerzo en el conocimiento de
uno mismo y el de vivir de acuerdo consigo. Este afan por inaugurar un modo
de vivir tnico, empero, coexistia con la filosofia como ejercicio especulativo,
como actividad teorética. Poco a poco, el asunto del vivir fue relegandose a
un segundo plano, hasta ser asimilado por las ramas de la ética, la estética o la
politica. La filosofia, asimismo, se ocuparia de otros frentes. Hoy, muchos siglos
mas tarde, algo semejante pudiéramos pensar que ocurre con el concepto de
aisthesis, siendo palpable su empobrecimiento en la paulatina reduccion de su
complejidad inherente a mera cualidad de seduccion. Gran parte de las mésca-
ras que reviste el yo estético en la era digital son filtros, imagenes hiperreales
generadas por la [A y pseudonimos en redes sociales.

V. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BALZAC, H., La obra maestra desconocida, tr. de Ingalil Rudin y Ana Iribas, Madrid,
Visor libros, 2014.

BAUDELAIRE, Ch., «Peintreset aquafortistes (Le Boulevard)» en Ecrits sur l'art,
Paris, Librearie Géneérale Frangaise, 1992.

DEFOE, D., Robinson Crusoe, tr. de J. Santiago Fernandez, Madrid, Catedra, 2003.

FOUCAULT, M., Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas,
tr. de Elsa Cecilia Frost, México, Siglo veintiuno editores, 1971.

FOUCAULT, M., Historia de la sexualidad. 3. La inquietud de s, tr. de Tomas Segovia,
Argentina, Siglo veintiuno editores, 2003.

GREENBERG, C., «Cézanne y la unidad del arte moderno» en La pintura moderna
y otros ensayos, Madrid, Ediciones Siruela, 2006.

HEGEL, GW.F.,, Fenomenologia del espiritu, tr. de Wenceslao Roces, Fondo de Cultura
Econdomica, México-Buenos Aires, 1966.

HUME, D. Tratado de la naturaleza humana, tr. de Félix Duque, Tecnos, Madrid, 1992.

MERLEAU-PONTY, M., La duda de Cézanne, tr. de Jean Cernay, Madrid, Casimiro
libros, 2012.

MONTAIGNE, M., Los ensayos, tr. de J. Bayod Brau, Editorial Acantilado, Barcelona,
2007.

NIETZSCHE, F., La genealogia de la moral. Un escrito polémico, tr. de Andrés
Sanchez Pascual, Alianza Editorial, Madrid, 2005.

NIETZSCHE, F., Segunda consideracion intempestiva. Sobre la utilidad y los
inconvenientes de la Historia para la vida, tr. de J. Etorena, Libros del Zorzal,
Buenos Aires, 2006.

NIETZSCHE, F., Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, tr. de Luis M. L.
Valdés y Teresa Orduia, Tecnos, Madrid, 1996.

ORTEGA Y GASSET, J., «Para un museo romantico (Conferencia)» en El sentimiento
estético de la vida (Antologia), ed. de J. L. Molinuevo, Tecnos, Madrid, 1995.

PESSOA, F., Libro del desasosiego, tr. de Perfecto E. Cuadrado, Acantilado, Barcelona,
2013.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



18 CRISTOBAL JAVIER ROJAS GIL

PUELLES ROMERO, L., «Ficciones del yo. Exhibicion y autobiografismo» en Figuras
de la apariencia. Ensayos sobre arte y modernidad, Universidad de Malaga,
Malaga, 2001.

PUELLES ROMERO, L., «Hacerse Unico. Preliminares para una poética de la
existencia» en Mas que formas. Confluencias del arte y la vida, Abada Editores,
Madrid, 2022.

SARTRE, J.-P., La ndusea, tr. de Aurora Bernardez, Alianza Editorial, Madrid, 2011.

UNAMUNO, M., Del sentimiento tragico de la vida, Alianza Editorial, Madrid, 2008.

CRISTOBAL JAVIER Rosas GiL es graduado en Filosofia y méster en Filosofia, Ciencia y Ciudadania
por la Universidad de Malaga. Actualmente es profesor de Filosofia e Historia de la
Filosofia en IES César Manrique (Lanzarote).

Lineas de investigacion:

Estética, con especial interés filosofico en el asunto del nihilismo y las variaciones del individuo

en la contemporaneidad.

Email: javirojasgil@gmail.com

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



