
© Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, vol. XXX Nº2 (2025), pp. 19-38. ISSN: 1136-4076 
Departamento de Filosofía, Universidad de Málaga, Facultad de Filosofía y Letras 

Campus de Teatinos, E-29071 Málaga (España)

Schopenhauer, Freud y 
la deuda del psicoanálisis

Schopenhauer, Freud and 
the Debt of Psychoanalysis

PEDRO NARANJO COBO
(Universidad Internacional de La Rioja)

ALEJANDRO G. J. PEÑA
Universidad Internacional de la Rioja (España)

Recibido: 08/01/2025 Aceptado: 24/09/2025

RESUMEN
El presente estudio investiga la influencia de los conceptos voluntad e intelecto de Schopenhauer 
en la segunda tópica de Freud, y del pesimismo y el ascetismo del primero en la última teoría 
motivacional del segundo. Es posible concluir que ambos conceptos se corresponden en 
funcionamiento y estructura con el ello y el yo freudianos, y que del pesimismo y el ascetismo 
schopenhauerianos nace la cosmovisión que Freud reflejaría en su instinto de muerte. Esta 
conexión entre ambos pensadores pone de manifiesto un vínculo de conocimiento entre filosofía 
y psicología como disciplinas de investigación, pese a su aparente lejanía hoy día. 

PALABRAS CLAVE
VOLUNTAD, INTELECTO, PESIMISMO, FREUD, SCHOPENHAUER

ABSTRACT
This article investigates the influence of Schopenhauer’s will and intellect in Freud’s second topography, 
as well as the influence of the former’s pessimism and asceticism in the latter’s last motivational 
theory. We can conclude that both concepts match in functioning and structure with Freud’s id and 
ego, and that from Schopenhauer’s pessimism and asceticism derives the worldview that Freud would 
express in his death instinct. This link between both thinkers brings to light a connection between 
Philosophy and Psychology as research fields, despite their current apparent distance.



20 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

KEYWORDS
WILL, INTELLECT, PESSIMISM, FREUD, SCHOPENHAUER

I. introduCCión

la historia uniVersal guarda autores cuya influencia se extiende más allá de 
su época y de su disciplina, y cuyos nombres son conocidos incluso por quie-
nes no poseen formación en las áreas en las que se especializan. Asimismo, es 
frecuente que estos autores marquen el camino de las generaciones venideras. 
Tal es el caso de Arthur Schopenhauer y Sigmund Freud. 

Si bien se considera al primero el mayor exponente del pesimismo filosó-
fico, su obra excede con creces esta idea y en la actualidad se oyen ecos de su 
filosofía en numerosas disciplinas, entre ellas la psicología. Es consabido que 
Schopenhauer se interesó por varias cuestiones relacionadas con la psique hu-
mana, como sucede con sus aspectos motivacionales y su naturaleza última. De 
tales intereses nacieron teorías que más tarde una vasta bibliografía conectaría 
con el psicoanálisis freudiano. 

Aquellos que, cuando menos, trabajan los campos de la psicología o la 
filosofía, la figura de Freud no requiere presentación alguna. El padre del 
psicoanálisis fue sin ningún género de duda un autor controvertido, pero tam-
bién uno de los pensadores más influyentes del último siglo. Su obra bebe de 
distintas áreas, como la medicina, la psicología de la época o, en el asunto que 
nos ocupa, la filosofía. 

Así pues, el propósito del presente artículo es analizar los puntos de con-
tacto entre la filosofía schopenhaueriana y las teorías psicoanalíticas de Freud. 
Sobre dicha cuestión se han erigido numerosas investigaciones que se estiman 
de gran calado y que han servido de guía, sin embargo, no con la suficiente 
profundidad en ciertos aspectos que requieren una mayor pausa reflexiva. Dicho 
lo cual, los esfuerzos destinados a iluminar esta intención se centran en dos 
focos fundamentales: la influencia de los conceptos «voluntad» e «intelecto» 
de Schopenhauer en la segunda tópica de Freud, y la influencia del pesimismo 
y el ascetismo del primero en la última teoría motivacional del segundo. Y es 
que «aunque la influencia puede ser difícil de separar exactamente de la con-
fluencia, los paralelismos entre los conceptos de Freud y los de Schopenhauer 
son demasiado específicos para ser casuales».1 

Para tal finalidad se ha de atender a tres objetivos específicos: en primer 
lugar, conocer el pensamiento de ambos autores; en segundo lugar, determinar 
la relación de la voluntad y el intelecto de Schopenhauer con la segunda tópica 
de Freud (en pos de lo cual se explicarán y relacionarán dichos conceptos); 

1  CYBULSKA, E. (2015). «Freud’s Burden of Debt to Nietzsche and Schopenhauer». 
Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 15 (2), p. 1. Traducción propia de los autores.



21Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

y en último lugar, concretar la influencia del pesimismo y el ascetismo de 
Schopenhauer en la segunda teoría de la motivación de Freud (para lo que, 
análogamente al objetivo anterior, se expondrán y se procederá a relacionar 
dichos constructos).

II.   el pensamiento de sChopenhauer y freud

La vastedad y complejidad de la obra de Schopenhauer residen, justa-
mente, en su capacidad para abordar temas entrelazados, como la voluntad, el 
sufrimiento o la naturaleza del inconsciente, claves para disciplinas tan inter-
conectadas como la filosofía y la psicología. Este carácter multidimensional, en 
ocasiones, entorpece una exposición exhaustiva de los conceptos, sin embargo, 
simultáneamente, enriquece cualquier análisis parcial que se emprenda. Por 
ello, el presente artículo opta por un enfoque centrado en aquellos conceptos 
que mantienen una conexión directa con el pensamiento freudiano, permitiendo 
este recorte temático —se dijo— resaltar los puntos de encuentro entre ambos 
autores y apreciar los ecos de las intuiciones filosóficas de Schopenhauer en 
la teoría psicoanalítica de Freud. A tal respecto, en lo tocante al concepto de 
voluntad, Thomas Mann escribió:

La cosa en sí era la voluntad. La voluntad era el fondo primordial último e irreduc-
tible del ser, era la fuente de todos los fenómenos, era el engendrador y productor 
de todo el mundo visible y de toda vida, presente y actuante en cada uno de los 
fenómenos, pues era la voluntad de vivir.2

Según Immanuel Kant, la «cosa en sí», realidad última que subyace a las 
apariencias o a los fenómenos del mundo, era incognoscible; Schopenhauer, en 
cambio, la identificó con la «voluntad»: motor silencioso de cualquier desarrollo 
o tendencia, fuerza ciega e indomable, núcleo común de todo cuanto existe, 
motivación de los seres vivos y órgano impulsor de la materia inerte. Asimis-
mo, la voluntad es irracional, inmoral y, sobre todo, inconsciente, tendiendo 
únicamente a su perpetuación y proyección en diferentes objetos:

Schopenhauer señala que ahí donde el individuo cree elegir libremente y a su 
gusto, no hace sino seguir los dictados de la voluntad, la cual le hace ver, en el 
objeto elegido, una proyección de las características biogenéticas deseables para 
una elevada objetivación de sí misma.3

2  MANN, T. (2014), Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza, p. 38.
3  CANO, L. M. (2008), «La metafísica del erotismo en Freud y Schopenhauer», 

Intersticios, 12 (29), p. 81.



22 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Con todo, precísese que la voluntad no actúa de manera directa sobre el 
entorno, sino que está mediada por un componente consciente al que Schopen-
hauer denomina «intelecto» y cuya naturaleza constituye uno de los elementos 
más subversivos de su filosofía. El filósofo alemán, a diferencia de la mayoría 
de autores de su época, defiende que el intelecto no es un método definitivo para 
alcanzar la verdad y guiarnos de un modo recto, sino tan sólo el vehículo del cual 
se vale la voluntad para proyectarse. En palabras de Gupta: «Para Schopenhauer, 
el inconsciente como voluntad es la fuente de todo lo que ocurre. El intelecto 
es sólo una herramienta, un instrumento, un órgano al servicio de la voluntad, 
que es la fuerza seminal del universo».4 Es de este sometimiento a la voluntad 
de lo que se deriva el pesimismo de Schopenhauer, sobre el que escribió:

En un mundo en el que por lo menos cinco sextas partes están compuestas de 
pícaros, locos, o tontos, el sistema de vida para cada uno de los que integran la 
sexta parte restante debe consistir, tanto más cuanto más quiera resaltar sobre los 
demás, en el mayor recogimiento posible. La convicción de que el mundo es un 
desierto en el cual la sociedad no merece confianza alguna debe internalizarse y 
volverse un hábito.5

La visión de la humanidad y el mundo peculiar de Schopenhauer: un mundo 
egoísta, irracional, en el cual los individuos sensatos y éticos han de optar por 
una vida de aislamiento. Pesimismo que da firmeza a la idea de estar en el peor 
de los mundos posibles, es decir, bajo condena de buscar la satisfacción de unos 
deseos que jamás se satisfacen, pues nacen de la voluntad, que es inagotable. 
Y es que, «por definición, la voluntad es el deseo en sí mismo y no el deseo 
de algo, por ello mismo nunca puede ser satisfecho aun si sus instancias son 
capaces de acercarse más o menos a la anhelada satisfacción».6 Este estado 
constante de búsqueda es agotador para el individuo, cuya vida oscila entre 
el sufrimiento del deseo y el aburrimiento de los breves instantes de saciedad. 

Ante el devastador paisaje de sufrimiento perpetuo generado por la volun-
tad de vivir, Schopenhauer reconoció tres posibles vías de escape de ese ciclo 
perenne de deseo y frustración: el genio, que se revela en la capacidad estética 
para contemplar el mundo sin interés egoísta; el altruismo, que nace de la uni-
dad de todos los seres; y el ascetismo, que entraña una renuncia a los deseos 
y placeres mundanos. En tal caso, es en el ascetismo donde, a nuestro juicio, 
se establece un vínculo directo con la obra de Freud, quien lo escrutó desde 

4  GUPTA, R. K. (1975), «Freud and Schopenhauer», Journal of the History of Ideas, 36 
(4), p. 721. Traducción propia de los autores.

5  SCHOPENHAUER, A. (2007), El arte de conocerse a sí mismo. Madrid: Alianza, p. 59.
6  CANO, op. cit., p. 81.



23Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

el conflicto entre las pulsiones de vida y muerte. No obstante, el imaginario 
schopenhaueriano presenta este concepto de modo distinto.

Sale al escenario el budismo, que postula la erradicación de los deseos y 
apegos como único modo de hacer cesar los sufrimientos inherentes a la exis-
tencia, y encamina a la persona al estado conocido como Nirvana. Es harto 
conocido que Schopenhauer recibió una férrea influencia de las filosofías hindú 
y budista, y con base en esta última concibió su idea de ascetismo como una 
forma de negación de la voluntad, un rechazo a los impulsos que perpetúan el 
sufrimiento. El filósofo de Gdansk arguyó que la única vía al cese del sufrimiento 
es una vida retirada en la que se cultiva la indiferencia hacia los deseos, en la 
que uno pugna por distanciarse del yo y demás representaciones del mundo y, 
en definitiva, en la que se niega la voluntad y sus múltiples representaciones 
(en particular la sexual, la más fuerte de éstas). 

Respecto a Freud, resulta ardua la tarea de analizar con continuidad su 
obra, pues a lo largo de años de testación de sus teorías las fue renovando, 
modificando y corrigiendo. Un claro ejemplo de ello son sus dos tópicas que 
aspiraban a explicar la estructura de la mente humana. La primera postuló la 
existencia de una entidad inconsciente que se comunicaba con la consciente 
mediante una capa intermedia a la que denominó «preconsciente». La segunda, 
cribada por el influjo de Schopenhauer, defendía otra concepción tripartita 
de la mente, a saber: el «ello», fuerza inconsciente e irracional que tiende 
a satisfacer sus instintos más primitivos, principalmente de origen sexual, 
guiada por el principio del placer, que según Freud es la motivación para 
buscar el deleite y evitar el displacer; el «yo», que «trata de satisfacer las 
exigencias del ello dentro de las limitaciones que impone la realidad»;7 y el 
«superyó», cuya función es la de juzgar y prohibir las acciones en términos 
morales y culturales.

A fin de cohesionar estas tres entidades en cada individuo, Freud postuló 
una teoría de la motivación en la que defendía que las acciones humanas se 
guían por una «pulsión de vida» a la que denominó «Eros», que se proyecta 
en los aspectos relativos a la supervivencia, como la nutrición o la actividad 
sexual. Aclárese que «una pulsión no se dirige nunca al vacío, al contrario, nos 
empuja hacia la exuberancia tropical y prolífera del ser. Es, grosso modo, la 
“voluntad” schopenhaueriana, voluntad de vida, voluntad de dilatar el yo hacia 
el mundo. Voluntad, simplemente, de ser».8 No obstante, tiempo después agregó 
la llamada «pulsión de muerte» o «Tánatos», sobre la que Leahey escribió:

7  HOTHERSALL, D. (2005), Historia de la psicología. México: McGraw Hill, p. 299.
8  AMÉRY, J. (2005), Levantar la mano sobre uno mismo. Discurso sobre la muerte 

voluntaria. Valencia: Pre-Textos, p. 80.



24 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Quizá debido al sufrimiento que le causaba el cáncer incurable que sufría en la 
mandíbula […] y quizá también debido a la carnicería que supuso la Primera 
Guerra Mundial, Freud se fue volviendo cada vez más pesimista. En Más allá 
del principio del placer propone que «la meta de toda vida es la muerte». […] 
La rueda de la compulsión a la repetición se rompe con la muerte, momento en 
el que se alcanza permanentemente el propósito de la vida: la reducción de toda 
tensión. Freud llega a la conclusión de que con cada uno de nosotros convive un 
impulso que tiende hacia la muerte junto con un impulso que se dirige hacia la 
vida. Frente a los instintos de vida se encuentra el instinto de muerte o Tánatos, 
nombre tomado del dios griego de la muerte.9

Más allá del principio de placer10 es, sin sombra de duda, «una bella y 
original filosofía de la naturaleza»,11 es decir, una contienda heroica entre la 
naturaleza inorgánica y fragilidad de la vida que tiende al estado de paz inque-
brantable del ser humano. Así pues, una vez examinadas las facetas clave de 
Schopenhauer (la voluntad como núcleo del ser, la subordinación del intelecto, 
su visión pesimista del mundo y el ascetismo como vía de liberación) y de Freud 
(la segunda tópica del aparato psíquico y su teoría de la motivación basada 
en las pulsiones), cobra sentido la exploración de las conexiones entre ambos 
sistemas de pensamiento: la reverberación de la voluntad schopenhaueriana 
en la freudiana dinámica Eros-Tánatos y la interpretación del ascetismo como 
sublimación o renuncia pulsional. 

III. relaCión de la voluntad y el intelecto de sChopenhauer 
Con la segunda tópiCa de freud

Freud confesó no haber leído la obra de Schopenhauer hasta una etapa 
tardía de su vida, lo que resulta cuando menos curioso dadas las coincidencias 
entre los sistemas de ambos autores. Mucho se ha escrito al respecto, y son 
particularmente sintéticas las siguientes palabras de Mann:

En un discurso sobre Freud pronunciado por mí en Viena señalé que el sombrío 
reino de la voluntad de Schopenhauer es del todo idéntico a lo que Freud llama 
«lo inconsciente», el «ello»; de igual modo que, por otra parte, el «intelecto» de 
Schopenhauer corresponde enteramente al «yo» de Freud, a esa parte del alma 
vuelta hacia el mundo exterior.12

9  LEAHEY, T. H. (1998), Historia de la Psicología: principales corrientes en el pensa-
miento psicológico. Madrid: Prentice, pp. 287-288.

10  Véase FREUD, S. (1979), Más allá del principio de placer. Buenos Aires: Amorrortu.
11  RECHARDT, E. e IKONEN, P. «A propósito de la interpretación de la pulsión de 

muerte», en A. GREEN et al. (2020), La pulsión de muerte. Buenos Aires: Amorrortu, p. 80.
12  MANN, op. cit., p. 94.



25Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

¿En qué radican estas coincidencias? Empiécese por mencionar que la vo-
luntad, al igual que el ello, es una fuerza inconsciente. Schopenhauer, entonces, 
no resulta ser el primer autor en pronunciarse sobre esta instancia, pero sí de los 
primeros en emplearla para esclarecer la conducta humana. Como se ha seña-
lado, la voluntad es el motor irracional de los deseos, función compartida con 
el ello freudiano. Queda expuesto, pues, que «tanto Freud como Schopenhauer 
veían los impulsos inconscientes como la auténtica fuerza motivadora detrás de 
todo comportamiento humano».13 Asimismo, la base de dichos impulsos es, para 
ambos autores, de carácter sexual y está ligada a la supervivencia. Según Uribe:

En la teoría de Freud destaca la importancia y la universalidad de la conducta 
sexual; para Schopenhauer, la sexualidad es la más poderosa parte de la totalidad 
de la motivación humana, y sus ilustraciones de las manifestaciones de esta con-
ducta parecen un resumen de la teoría de Freud.14

Schopenhauer captó en la sexualidad la máxima expresión de la voluntad, 
de igual forma en que Freud la consideró parte nuclear de los impulsos que 
residen en el ello. Por añadidura, Schopenhauer insistió en que reprimir ciertos 
deseos o los recuerdos de su consumación da lugar a un estado de locura, noción 
que tiempo después el médico neurólogo de Příbor desarrollaría en términos 
clínicos. Esta correspondencia es a todas luces notable, pues «los escritos de 
Schopenhauer sobre la locura anticipan la teoría de la represión de Freud y su 
primera teoría sobre la etiología de las neurosis».15

Así pues y para controlar la base inconsciente e irracional de la motiva-
ción humana, tanto Schopenhauer como Freud incluyeron en sus sistemas una 
instancia mediadora de dichos impulsos que los canalizara de forma cultural-
mente aceptable. El primero la llamó intelecto, y el segundo yo. «Schopenhauer 
entendía el intelecto como sometido a la voluntad del mismo modo en el que 
Freud entendía la relación entre el ello y el yo»,16 comentó Grimwade. El yo 
freudiano es una instancia consciente encargada de dirigir los impulsos del 
ello de acuerdo con el principio de realidad. Es racional y analítica, y está 
influida por el mundo externo, pugnando por adaptarse a éste. No obstante, el 
yo no deja de estar a merced del ello, debiendo amoldar los deseos de éste a 

13  GRIMWADE, R. (2011), «Between the quills: Schopenhauer and Freud on 
sadism and masochism», The international Journal of Psychoanalysis. 92 (1), p. 2. 
Traducción propia de los autores.

14  URIBE, J. (2010), «Voluntad y representación en Arthur Schopenhauer y su influencia 
sobre la obra de Sigmund Freud», Revista del Centro de Investigación, 9 (34), pp. 100-101.

15  Ibid., p. 102.
16  GRIMWADE, op. cit., p. 7. Traducción propia de los autores.



26 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

las posibilidades reales que el medio presenta. Análoga relación existe entre 
la voluntad y el intelecto schopenhauerianos. A este respecto, Barrero señaló:

El Ello freudiano es la voluntad inconsciente schopenhaueriana que […] es 
la raíz que permite la formación del Yo, de forma tal que si hay algo que no 
funciona bien en la raíz (en el Ello inconsciente) tampoco funcionará bien el 
árbol (el Yo consciente y ligado al mundo como representación).17

Schopenhauer desafió el pensamiento predominante de su época al rechazar 
la noción que preservaba la idea de que el intelecto humano es una herramienta 
capaz de controlar y superar los deseos e impulsos que nos dominan, como una 
tabla de salvación a la que agarrarse. En su lugar, argumentó que el intelecto 
no es más que un instrumento subordinado a la voluntad, el vehículo que sirve 
para cumplir los fines irracionales e incontrolables que brotan de ésta. Tal 
concepción supone una desvalorización radical de la capacidad racional del ser 
humano, que lo coloca como esclavo de sus impulsos. Freud compartió esta 
visión: sugirió que la mente consciente y racional se halla determinada en gran 
medida por fuerzas inconscientes (pulsiones y conflictos psíquicos), luego se 
revela una coincidencia esencial con relación a la comprensión de la limitada 
autonomía del intelecto frente a los deseos. En boca de Gupta:

En su creencia de que la razón es meramente un instrumento concebido para 
cumplir las clamorosas necesidades de la voluntad, Schopenhauer se aproxima a 
la teoría de la racionalización de Freud. De hecho, como George Boas ha señalado, 
“es al menos plausible” que “la creencia de Freud en la subordinación de la razón 
a la voluntad le fuera sugerida por Schopenhauer”.18

Dicho lo cual, tal vez se presente algo arriesgado aceptar que las nu-
merosas correspondencias entre los conceptos de Schopenhauer y Freud 
puedan atribuirse únicamente a una mera coincidencia o al zeitgeist de la 
época. Lo formulado hasta ahora invita a pensar, de un lado, en una afini-
dad intelectual que trasciende el contexto histórico y, de otro lado, en que 
Freud, consciente o inconscientemente, se vio bajo el influjo de las ideas 
filosóficas de Schopenhauer, adaptándolas y reelaborándolas en el marco 
de su teoría psicoanalítica.

17  BARRERO, L. F. (2010), El legado de Schopenhauer en el psicoanálisis freudiano 
(Tesis de maestría). Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, p. 116.

18  GUPTA, op. cit., p. 721. Traducción propia de los autores.



27Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

IV. relaCión entre el pesimismo y el asCetismo de sChopenhauer Con la 
segunda teoría de la motiVaCión de freud

Schopenhauer es reconocido por antonomasia el padre del pesimismo 
filosófico. Sobre su peculiar visión del mundo erigió un sistema con base en 
la voluntad, pues «como el querer supone una insatisfacción, la voluntad es 
constante dolor. […] La voluntad de vivir, siempre insaciada, es un mal; y por 
tanto, lo es el mundo y nuestra vida»,19 matizó el filósofo español Marías. Tales 
afirmaciones le valieron el distintivo de «misántropo». Su pesimismo alberga 
una profunda raíz antropológica: concibe al ser humano como un ente frágil y 
fundamentalmente egoísta, dominado por la tiranía de sus instintos y deseos 
irracionales. No es costoso reconocer estas mismas ideas en las últimas etapas 
de Freud, quien en El malestar en la cultura escribió:

Por consiguiente, el prójimo no le representa [al individuo] únicamente un posible 
colaborador y objeto sexual, sino también un motivo de tentación para satisfacer 
en él su agresividad, para explotar su capacidad de trabajo sin retribuirla, para 
aprovecharlo sexualmente sin su consentimiento, para apoderarse de sus bienes, 
para humillarlo, para ocasionarle sufrimientos, martirizarlo y matarlo.20

De igual modo, Freud tomó el sufrimiento en sus múltiples manifestaciones 
como una constante consustancial a la vida cotidiana y atribuyó su origen a 
los deseos arraigados en el inconsciente, cuyas tensiones y conflictos ahorman 
la vivencia humana. A la luz de lo escrito, «es importante notar que ambos 
pensadores comparten una visión del mundo pesimista que una vez más radica 
en lo inconsciente».21

Asimismo, entre las tres vías que Schopenhauer dispone sobre la mesa para 
hacer soportable la existencia se encuentra el ascetismo: «el asceta deja de amar 
la vida, no ata su voluntad a nada, guarda en sí mismo la máxima indiferencia 
por todo».22 Se logra extraer de aquí dos conclusiones inmediatas: la primera, 
que el ascetismo schopenhaueriano surge como respuesta al pesimismo vital 
nacido de la voluntad; la segunda, que consiste en «un estado de equilibrio men-
tal (o Nirvana), que podría alcanzarse abandonando los deseos y renunciando 

19  MARÍAS, J. (2003), Historia de la Filosofía. Madrid: Alianza, p. 329.
20  FREUD, S. (2010), El malestar en la cultura y otros ensayos. Madrid: Alianza, p. 110.
21  PLESA, P. (2014), Schopenhauer´s psychological worldview: history, philosophy, 

and relevance (Tesis de maestría). Ontario: Universidad de York, p. 150. Traducción propia de 
los autores.

22  ABBAGNANO, N. (1973), Historia de la Filosofía. Barcelona: Montaner y Simón, 
p. 135.



28 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

a la Voluntad»,23 es decir, mediante una erradicación progresiva de los apegos 
que propiciaría una liberación de las frustraciones y los deseos insatisfechos.

Esta noción de ascetismo se encuentra presente en la teoría de la motiva-
ción que Freud postuló en su etapa tardía. En este periodo, sus teorías lucían 
marcados tintes de pesimismo y, gobernado por esa visión, Freud contrapuso 
al instinto de vida un impulso al que denominó Tánatos, «de modo que ade-
más del Eros habría un instinto de muerte; los fenómenos vitales podrían ser 
explicados por la interacción entre ambos».24 Mientras que el Eros persigue el 
placer, la unión y la perpetuación de la vida, el Tánatos representa un impulso 
antagónico, orientado hacia la disolución de la persona, el reposo absoluto y, en 
última instancia, la muerte como estado final de quietud y ausencia de conflicto. 
Al decir de Jean Laplanche, «la pulsión de muerte está estrechamente ligada 
en Freud a la noción de principio del cero o Nirvana (retorno a la ausencia de 
excitación, por las vías más cortas) y a la compulsión de repetición».25 En este 
sentido, conviene recordar con especial hincapié que, «aunque Schopenhauer 
no nombra directamente un instinto de muerte, su descripción de la voluntad 
de vivir provee de suficiente evidencia de acciones agresivas y negadoras de 
la vida».26 Visto así, la relación que se postula es cristalina. 

El pesimismo del filósofo alemán, pues, parece haber dejado una notable 
huella en la perspectiva psicoanalítica que Freud adoptó hacia el mundo, una 
vez pactado el fin de la Primera Guerra Mundial, y durante el avance de su 
enfermedad. En particular, el ascetismo, que Schopenhauer presentó como 
una de las vías para trascender el sufrimiento, encuentra un nítido eco en la 
formulación freudiana del instinto de muerte, incorporado a su teoría de la mo-
tivación en ese mismo período. Esta conexión es irrebatible incluso en detalles 
conceptuales y terminológicos: Schopenhauer, con el respaldo y el influjo del 
budismo, asoció el ascetismo con el «Nirvana», estado en el que los deseos y 
sufrimientos se extinguen; Freud, paralelamente, utilizó la expresión «principio 
de Nirvana» para describir la tendencia del instinto de muerte hacia un estado 
de calma absoluta y ausencia de tensión. 

El término Nirvana fue difundido en la filosofía occidental por Schopenhauer quien 
hace menciones bastante específicas a las religiones que buscaban esta sensación 
de paz y de alejamiento del querer y del dolor producido por el querer. El término 
designa la «extinción» del deseo humano, un estado de quietud y felicidad per-
fectas. En Más allá del principio del placer Freud retoma la expresión propuesta 

23 CYBULSKA, op. cit., p. 8. Traducción propia de los autores.
24  FREUD, El malestar en la cultura y otros ensayos, op. cit., p. 119.
25  LAPLANCHE, J. «La pulsión de muerte en la teoría de la pulsión sexual», en A. 

GREEN et al. (2020), La pulsión de muerte. Buenos Aires: Amorrortu, p. 18.
26  PLESA, op. cit. p. 145. Traducción propia de los autores.



29Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

por Barbara Low, expresión que conocía directamente de esta autora y enuncia 
el principio de nirvana como una tendencia a la reducción, a la constancia, a la 
supresión de la tensión de excitación interna.27

Estas afinidades revelan toda una significativa resonancia entre las pers-
pectivas de ambos autores. Tanto Schopenhauer como Freud, desde sus respec-
tivas disciplinas, compartían la preocupación vital, se dijo, de desentrañar la 
naturaleza del sufrimiento humano poniendo el foco en una visión sobremanera 
pesimista de la existencia.

V.   disCusión. eros y tánatos, Vida y muerte

Alcanzado este punto, es oportuno evocar las palabras que Freud dejó 
escritas en su Autobiografía, una obra que no únicamente relata su periplo 
personal e intelectual, sino que, además, brinda claves de sumo valor para 
comprender su pensamiento:

Las amplias coincidencias del psicoanálisis con la filosofía de Schopenhauer, el 
cual no sólo reconoció la primacía de la afectividad y la extraordinaria significación 
de la sexualidad, sino también el mecanismo de la represión, no pueden atribuirse 
a mi conocimiento de sus teorías, pues no he leído a Schopenhauer sino en épocas 
muy avanzadas ya de mi vida.28

Sin subrepción alguna, Freud reconoció coincidencias cristalinas entre 
sus teorías psicoanalíticas y las ideas filosóficas de Schopenhauer, no obstante, 
rechazó con rotundidad la sospecha de tomar prestadas dichas nociones del 
esqueleto filosófico schopenhaueriano. Sugirió, expectativas de autoridad al 
margen, que ambos pensadores, en sus respectivas ramas de la sapiencia hu-
mana, alcanzaron iguales conclusiones, lo cual dicho conocimiento se acercaba 
todavía más a una verdad que abandonaba su estado embrionario. Con todo, 
insístase en que «la amplitud de las correspondencias entre sus puntos de vista 
son asombrosas».29

La primera razón para, como mínimo, porfiar la buena fe de Freud —esto 
es, que sus ideas se fraguaran al margen del influjo del padre del pesimismo 
filosófico— radica en el hecho de que la filosofía de Schopenhauer se apreció 
como una sublime pieza de piano en los círculos intelectuales y académicos que 
Freud solía frecuentar. En la Viena de finales del siglo xix y principios del xx, 
el pensamiento de Schopenhauer gozó de una memorable difusión, siendo parte 
del debate intelectual de la época, «pues Schopenhauer no representaba una 

27  BARRERO, op. cit. p. 40.
28  FREUD, S. (2001), Autobiografía. Madrid: Alianza, pp. 66-67.
29  URIBE, op. cit., p. 98.



30 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

figura cualquiera, sino que más bien era tenido como “el filósofo” en el círculo 
académico de los materialistas vieneses [...] su obra había funcionado como 
catalizador filosófico del positivismo alemán».30 Además, «el periodo universi-
tario de Freud, de 1865 a 1875, fue el periodo de mayor fama de Schopenhauer. 
De hecho, él era casi el filósofo oficial del mundo de habla alemana».31 Dado 
este contexto, luce sobremanera complicada la idea de imaginar que Freud, aun 
sin contar con una esmerada lectura en sus primeros años, quedara apartado de 
los postulados fundamentales de la vasta obra de Schopenhauer. Huelga decir 
que tal atmósfera intelectual bien podría haber actuado como caldo de cultivo 
que gestara dichas nociones freudianas. De la confesión de Freud de no haber 
leído a Schopenhauer hasta una etapa tardía de su vida podría deducirse, en 
parte, eso sí, un esfuerzo por preservar el pundonor, la originalidad y autoría 
de su sistema psicoanalítico. Sin embargo, un estudio de rigor y comparativo 
entre los sistemas de ambos pensadores revela, mutatis mutandis, semejanzas 
no sólo estructurales, sino, por hacer justicia, de contenido, que hace tambalear 
la afirmación de Freud en términos absolutos. 

Es innegable que Freud estuvo expuesto a las ideas de Schopenhauer. Incluso si 
aceptamos su argumento de lectura tardía del filósofo, al menos debe aceptarse 
que no era totalmente ajeno a su filosofía y que bien haya sido por influencia de 
sus maestros, por su grupo de lectura, o porque él creció intelectualmente en la 
época donde Schopenhauer era fundamental en el mundo alemán, Freud conoció 
y adoptó las teorías schopenhauerianas dentro de su psicoanálisis.32

La segunda razón que invita a cuestionar la no-relación de Freud con el 
pensamiento de Schopenhauer descansa en la enorme similitud de algunos 
elementos centrales de sus teorías. Un ejemplo paradigmático es la concep-
ción schopenhaueriana del sexo como la expresión más elevada y directa de la 
voluntad, o sea, el sexo como mayor objetivación, idea que en cierto sentido 
fue revolucionaria en su época al brindar una perspectiva filosófica sobre un 
tema tradicionalmente tabú. Schopenhauer no sólo despojó al sexo de los velos 
moralistas y religiosos de su tiempo, sino que, además, lo tomó como la fuerza 
motriz del deseo humano, visión freudiana de la sexualidad como núcleo de 
la vida psíquica. La conclusión a la que se llega es, por ende, bien sencilla: 
«Las ideas de Schopenhauer sobre el sexo habían ganado popularidad en Eu-
ropa antes de que Freud empezase a escribir»33 y «Freud estaba familiarizado 

30  GRACIA GÓMEZ, A. A. (2021), «Freud y la filosofía: precedentes de una ambivalencia 
fundamental». Thémata. Revista de Filosofía, 63, enero-junio, p. 192.

31  BARRERO, op. cit. p. 113.
32  Idem.
33  GUPTA, op. cit., p. 724. Traducción propia de los autores.



31Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

con estas ideas y las consideraba de gran valor».34 En cuanto al pesimismo 
que se respira en la obra de Freud, no sólo resulta ser un simple matiz tonal 
o estilístico, sino que constituye, de hecho, un punto de partida, un elemento 
estructural de su segunda teoría de la motivación. Gupta señaló que, en Freud, 
«su oscura visión del asediado yo y su concepción de la mente humana como 
una casa dividida contra sí misma están enteramente en consonancia con el 
penetrante tono y tenor del pensamiento de Schopenhauer».35 Al postular que 
la vida psíquica se encuentra marcada a fuego por la lucha incandescente entre 
Eros, que busca la unión y la sobrevivencia de la vida, y Tánatos, que aspira 
a retornar a un estado de reposo absoluto –la muerte–, reverbera en la obra de 
Freud una concepción sobremanera trágica de la existencia humana, bastante 
similar a la perspectiva pesimista schopenhaueriana: sufrimiento y conflicto 
como condiciones inherentes a la naturaleza humana. 

Visto así, insístase en que el análisis de la relación entre el corpus filosófico 
de Schopenhauer y la segunda tópica de Freud resulta a todas luces revelador, 
consistentes en tanto en cuanto alejadas del azar. La voluntad, fuerza irracional y 
primaria que gobierna al ser humano desde el reino del inconsciente, encuentra 
su correspondencia en el ello freudiano; el intelecto, subordinado a la voluntad 
y mediador entre ésta y el mundo externo, refleja con claridad las funciones del 
yo. Similitudes que no sólo conducen a una consabida influencia intelectual, 
sino al abordaje de una misma verdad que orbita la naturaleza del ser humano. 
En palabras de Mann,

el descubrimiento por Freud del importante papel que el inconsciente, el “ello”, 
desempeña en la vida anímica del ser humano, tuvo y tiene […] el mismo carác-
ter de escándalo que la teoría schopenhaueriana de la voluntad tuvo para toda la 
credulidad filosófica en la razón y en el espíritu. […] En él se describe el reino 
anímico de lo inconsciente, el “ello”, con palabras que de igual manera, y con 
idéntica vehemencia, y a la vez con el mismo acento de interés intelectual, de 
interés fríamente médico, podría haber usado Schopenhauer para describir su 
sombrío reino de la voluntad.36

No se pretende sostener, en rigor, una correspondencia idéntica entre las 
ideas expuestas con anterioridad, pues «aunque Schopenhauer y Freud compar-
ten una orientación filosófica común y diagnosticaron los mismos problemas 
fundamentales de la vida en la civilización, propusieron soluciones ostensible-
mente similares pero muy diferentes en último término».37 

34  Idem. Traducción propia de los autores.
35  Ibid., p. 727. Traducción propia de los autores.
36  MANN, op. cit., p. 200.
37  GRIMWADE, op. cit., p. 1. Traducción propia de los autores.



32 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Un ejemplo claro de estas divergencias radica en la concepción de la 
voluntad en Schopenhauer y su paralelismo funcional con el ello freudiano. 
Ambos comparten la idea de una fuerza fundamental que opera desde un ni-
vel inconsciente, no obstante, sus alcances son radicalmente dispares. Según 
Schopenhauer, la voluntad no se limita al ámbito de lo humano, sino que es el 
principio metafísico que subyace a cuanto existe en el universo. En contraste, 
Freud restringe el concepto del ello al ámbito de la psique humana, pues es 
en lo esencial la fuente de los impulsos que determinan el comportamiento 
individual. Ilumina esta idea la aclaración de Grimwade: «Mientras Schopen-
hauer entendía todo el mundo percibido como manifestación de la voluntad, 
Freud entendía el ello como producto de procesos mecánicos y químicos del 
cuerpo; así, para Freud el ello no es libre, sino que en última instancia está 
determinado».38

Dichas divergencias se manifiestan incluso en un aspecto compartido 
tan axiomático como el pesimismo impregnado en sus obras. En el caso 
de Schopenhauer, su pesimismo emanó de su concepción de una voluntad 
condenatoria a un ciclo inagotable de deseos y sufrimientos, y como remedio 
propuso la renuncia ascética a la voluntad, un sendero de negación como 
abolición de las tensiones, no obstante, también presente en el Tánatos 
freudiano. Tanto Schopenhauer como Freud reconocen la tensión inherente 
a la existencia humana, pero divergen radicalmente en el aspecto que sigue: 
mientras el primero sugiere un camino-vía que conduce a la trascendencia, 
el segundo se limita a retratar la dinámica inexorable de las pulsiones hu-
manas. Según Grimwade,

este es el reto implícito de Freud al pesimismo de Schopenhauer: una vida que 
[…] está inevitablemente caracterizada por el sufrimiento y el aislamiento, el tipo 
de vida que postula Schopenhauer, no es, propiamente hablando, una vida. Esto 
era algo que Schopenhauer, con su fe en el individuo solitario y autosuficiente, 
simplemente no podía aceptar.39

Así, Freud reconoció el sufrimiento como parte consustancial e inevitable 
de la condición humana. No obstante, lejos de resignarse a este carácter inhe-
rentemente doloroso de la vida, valoró la posibilidad de mitigar las fuentes del 
sufrimiento a través del psicoanálisis: hacer consciente lo inconsciente. Si bien 
no se extirpa por entero el dolor, sí aspira a reducirse para alcanzar, con las 
matizaciones que se deseen, una mayor calidad de vida. Cabe negar, pues, una 
promesa de utópica felicidad, pero no un eco armónico de vida satisfactoria.

38  Ibid., p. 4. Traducción propia de los autores.
39  Ibid., p. 18. Traducción propia de los autores.



33Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

Llámese forzosamente la atención, en estos últimos compases, el fenómeno 
de la muerte en los esqueletos teóricos de ambos autores, pues «la diferencia 
más saliente es que Schopenhauer no tenía ningún concepto equivalente a la 
pulsión de muerte de Freud».40 

Schopenhauer jamás realizó mención explícita alguna de una tendencia 
hacia la muerte en el ser humano. Sería, entonces, lógico excluirlo como una 
influencia directa en la formulación del Tánatos freudiano, pues, y es un hecho 
sabido, «la pulsión de muerte es para Freud lo que se opone a las pulsiones 
de conservación de la vida, lo que tiende a la destrucción, a la destrucción 
de uno mismo y de los demás».41 Sin embargo, una observación pausada de 
su lograda obra permite reconocer en su concepción pesimista del existir una 
implicación latente: la muerte como un alivio, el suicidio como salvación.42 
Desde la perspectiva de Schopenhauer, el mundo, gobernado por una volun-
tad irracional e insaciable generadora de sufrimiento, se configura como el 
peor de los mundos posibles. Si se parte de dicha premisa, resulta razonable 
concluir, desde un enfoque lógico, que cualquier estado alternativo –incluida 
la no-existencia– podría percibirse como preferible o, al menos, como una 
opción en cierto grado deseable. Aunque Schopenhauer no formuló explíci-
tamente la idea de un impulso inherente hacia la muerte, su filosofía sugiere 
implícitamente que la muerte puede ser entendida como un alivio, una posible 
salida del tormento inherente a la existencia, una plausible vía de escape que, 
a la postre, inspirará a uno de sus máximos seguidores: Mainländer. Esta 
interpretación revela un claro paralelismo con la concepción freudiana del 
instinto de muerte, en tanto que ambos autores reconocieron en sus esque-
mas la atracción hacia un estado de reposo absoluto como bálsamo para el 
sufrimiento inescapable de la vida.

En una carta fechada en agosto de 1919, el padre del psicoanálisis parece 
respaldar la interpretación dada con anterioridad al confesarle a Lou Andreas-
Salomé «haber iniciado su lectura de Schopenhauer luego de que se desper-
tara en él un particular interés en la teoría sobre la muerte en relación con

40  Ibid., p. 14. Traducción propia de los autores.
41  AMÉRY, op. cit., p. 79.
42  Resuena la cosmovisión tanática de Philipp Mainländer, acérrimo defensor del pen-

samiento pesimista de Schopenhauer, quien respaldó el suicidio como vía para finalizar con 
el sufrimiento vital. «Con qué facilidad cae la piedra de la mano sobre la tumba del suicida y 
qué difícil fue en cambio la lucha del pobre humano que ha sabido preparar tan bien su lecho» 
[MAINLÄNDER, P. (2023), Fragmentos pesimistas. Madrid: Sequitur, p. 82] o «Y si mi confe-
sión –que me quitaré de encima en calma la existencia, cuando mi anhelo por la muerte aumente 
en ínfima medida— puede tener el vigor para apoyar a cualquier de mis prójimos en su lucha 
contra la vida, entonces, lo efectúo en este acto» [Ibid., p. 89]



34 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

las pulsiones».43 Esto conduce a pensar que, si bien el concepto del instinto 
formulado por Freud es una creación original, la premisa fundamental que 
lo sustenta parece estar inspirada en la concepción de la existencia forjada 
por Schopenhauer; para él, la pareja vida-muerte es, pues, consustancial al 
fenómeno, a la representación, pero no tiene nada que ver con la finalidad 
última del Ser. El juego vital que nos presenta el esquema schopenhaueriano 
se corresponde, entonces, con el de la lucha entre las dos clases de pulsiones 
que nos presenta la teoría freudiana.44

Tanto es así que una de las razones que llevó a muchos discípulos de Freud 
a distanciarse de él —Otto Rank, Carl Gustav Jung o Alfred Adler, verbigracia— 
fue su controvertida afirmación de que la pulsión de vida (Eros) y la pulsión de 
muerte (Tánatos) poseían un peso equivalente en la dinámica motivacional del 
ser humano. Esta equiparación, que desafiaba las concepciones más optimistas 
sobre la naturaleza humana predominantes en su época, resultó perturbadora 
incluso para quienes hasta entonces habían sido sus seguidores más fieles. Sin 
embargo, esta idea no era nueva:

Precisamente, uno de los fines de la consideración de la muerte por parte de Scho-
penhauer era alejar el concepto de la muerte de las visiones tradicionales que la 
consideran como algo negativo, esto lo logra al poner en el mismo nivel la vida, 
la conservación de la vida y la muerte.45

De cuanto expuesto se sostiene que un análisis minucioso de la obra de 
Freud basta para revelar sin caer en un silencio cobarde la influencia de Scho-
penhauer en varios de los enciclopédicos conceptos de Freud. Esta conexión 
no sólo se muestra palmaria al esquilmar sus teorías, sino, además, destaca por 
la resonancia filosófica y conceptual entre ambos pensadores de talla inmortal.

VI. ConClusiones. la deuda del psiCoanálisis

El análisis aquí presentado refleja evidencias contundentes de una influencia 
consabida de Schopenhauer en el pensamiento de Freud, pese a la explícita y 
tajante negativa del médico neurólogo a reconocerlas. Tal actitud, sin embargo, 
no resulta sorprendente si se tiene en cuenta que minimizó o negó directamente 
las influencias de otros intelectuales coetáneos, como Wilhelm Fliess, quien 
tuviera un papel axial en la elaboración de sus teorías acerca de la bisexualidad 
y la sexualidad infantil. En este contexto, Jacinto Choza dio énfasis al hecho de 
que Freud encontrara en Schopenhauer un manantial de inspiración doblemente 

43  BARRERO, op. cit. p. 90.
44  CANO, op. cit., p. 76.
45  BARRERO, op. cit. pp. 105-106.



35Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

significativo, tanto en su concepción metafísica de la naturaleza humana como 
en su enfoque sobre el sufrimiento y la dinámica de los impulsos.

En lo que se considera el pórtico del psicoanálisis, a saber, la obra Die Traum-
deutung, editada por primera vez en 1900, hay citas explícitas de Schopenhauer 
y de Nietzsche, lo mismo que en muchas otras posteriores, mientras que en la 
Autobiografía de 1925 Freud, sorprendiéndose de su coincidencia con ellos, juzga 
casuales las similitudes y declara no haber conocido sus obras hasta muy tarde.46

La impronta del pensamiento schopenhaueriano en el psicoanálisis se pre-
senta, en sumo grado, tan evidente que se conforma como un sustrato esencial 
y casi ineludible en el esqueleto teórico y filosófico de Freud. En particular, la 
relación entre la voluntad y el intelecto schopenhauerianos con el ello y el yo 
freudianos encuentra un fundamento sólido en las similitudes estructurales y 
funcionales. Así, la voluntad de Schopenhauer y el ello de Freud comparten 
la cualidad de ser fuerzas inconscientes que actúan como motores inmorales 
e irracionales del comportamiento humano, impulsando deseos que marcan 
el curso de las acciones humanas. Dichas acciones, no obstante, necesitan ser 
reguladas por una instancia mediadora: el intelecto en la filosofía de Schopen-
hauer y el yo en la teoría freudiana. En ambos casos, instancia cuya función 
consiste en «hacer molduras» de los impulsos inconscientes y adaptarlos a 
los convencionalismos culturales y sociales, servir de puente entre las fuerzas 
internas, por un lado, y las demandas del entorno, por otro.

En lo tocante al posible influjo del pesimismo y el ascetismo de Schopen-
hauer en la segunda teoría freudiana de la motivación, diríase que son admisibles 
los argumentos presentados sobre la emersión del Eros y el Tánatos de Freud a 
partir del caldo epistemológico del filósofo alemán. La óptica general de ambos 
pensadores cobra un cariz marcadamente pesimista de la existencia: coinciden 
en la búsqueda de vías que palíen el sufrimiento vital. Y este marcado cariz 
pesimista se presenta nítido tanto en el ascetismo de Schopenhauer como en el 
Tánatos de Freud, pues en uno y otro se descubre la tendencia hacia un estado 
de quietud, silencio y ausencia de perturbaciones47. Más aún, es improbable 
que esta analogía sea fruto del zeitgeist de la época o de una mera coincidencia 
histórica. 

Acercando el horizonte, uno reitera la idea de que, en efecto, «Freud, en 
tanto pensador filosófico, es un colono del territorio descubierto por Scho-
penhauer [...] el vienés no fue remiso en reconocer esta vinculación, que selló 

46  CHOZA, J. (1991), Conciencia y afectividad. (Aristóteles, Nietzsche, Freud). 
Pamplona: EUNSA, p. 54.

47  Véase el estudio de Freud en torno a la metapsicología del traumatismo, el cual se 
ocupa de la libido del yo, la libido narcisista, relacionadas con vivencias traumáticas. 



36 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

profundamente su obra, sobre todo a partir de la segunda tópica»48, escribió 
Fernando Savater. Sin el sello indeleble del pensamiento schopenhaueriano 
difícilmente se entenderían las complejas dimensiones y vías freudianas, 
máxime en su segunda tópica. Existen razones de decisivo valor para argüir 
que la filosofía de Schopenhauer impregnó el pensamiento de Freud desde sus 
primeros pasos en la universidad, bien por lecturas de su obra —«hay evidencia 
empírica (menciones y citas en la bibliografía freudiana) que vincula a Freud 
con Schopenhauer desde 1900 hasta 1933. Las fuentes las componen tanto textos 
críticos como epistolares»49—, bien por la alargada sombra de Schopenhauer 
bajo la cual numerosas figuras se formaban, como Theodor Meynert o Eduard 
von Hartmann. Cabe sentenciar, finalmente y en sintonía con Graciela Clément, 
que «el Psicoanálisis se apoya en una concepción materialista y positivista de 
lo real y sostiene una antropología pandeterminista en la que afloran las ideas 
del filósofo de Danzig».50 La noción de represión, las ideas del inconsciente 
o de los impulsos sexuales, el instinto de muerte, el pesimismo o el conflicto 
como la esencia de la humanidad son semillas germinadas del pensamiento de 
Arthur Schopenhauer, en cualquier caso, el suelo donde el psicoanálisis echó 
raíces, un psicoanálisis irrigado de metafísica schopenhaueriana: la deuda del 
psicoanálisis.

VII.   referenCias BiBliográfiCas

ABBAGNANO, N. (1973), Historia de la Filosofía. Barcelona: Montaner y Simón.
AMÉRY, J. (2005), Levantar la mano sobre uno mismo. Discurso sobre la muerte 

voluntaria. Valencia: Pre-Textos.
BARRERO, L. F. (2010), El legado de Schopenhauer en el psicoanálisis freudiano 

(Tesis de maestría). Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.
CANO, L. M. (2008), «La metafísica del erotismo en Freud y Schopenhauer». 

Intersticios, 12 (29), pp. 69-86.
CHOZA, J. (1991), Conciencia y afectividad. (Aristóteles, Nietzsche, Freud). Pamplona: 

EUNSA.
CLÉMENT, G. (1994), «Ideas filosóficas subyacentes en el psicoanálisis de Sigmund 

Freud». Tópicos. Revista de Filosofía de Santa Fe, 2, pp. 84-101.
CYBULSKA, E. (2015), «Freud’s Burden of Debt to Nietzsche and Schopenhauer». 

Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 15 (2), pp. 1-15. 
FREUD, S. (1979), Más allá del principio de placer. Buenos Aires: Amorrortu.
FREUD, S. (2001), Autobiografía. Madrid: Alianza.

48  SAVATER, F. (1981), La teoría del héroe. (Elementos para una ética trágica). Madrid: 
Taurus, p. 45.

49  OTERO, F. (2012), «Por qué estudiar la relación entre Freud y Schopenhauer». Revista 
Psicoanálisis, 10, p. 140.

50  CLÉMENT, G. (1994), «Ideas filosóficas subyacentes en el psicoanálisis de Sigmund 
Freud». Tópicos. Revista de Filosofía de Santa Fe, 2, p. 101.



37Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanálisis

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

FREUD, S. (2010), El malestar en la cultura y otros ensayos. Madrid: Alianza.
GRACIA GÓMEZ, A. A. (2021), «Freud y la filosofía: precedentes de una ambivalencia 

fundamental». Thémata. Revista de Filosofía, 63, enero-junio, pp. 174-202.
GREEN, A. et al. (2020), La pulsión de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.
GRIMWADE, R. (2011), «Between the quills: Schopenhauer and Freud on sadism and 

masochism», The international Journal of Psychoanalysis, 92 (1), pp. 149-169.
GUPTA, R. K. (1975), «Freud and Schopenhauer», Journal of the History of Ideas, 

36 (4), pp. 721-728.
HOTHERSALL, D. (2005), Historia de la psicología. México: McGraw Hill.
LAPLANCHE, J. «La pulsión de muerte en la teoría de la pulsión sexual», en A. Green 

et al. (2020), La pulsión de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.
LEAHEY, T. H. (1998), Historia de la Psicología: principales corrientes en el 

pensamiento psicológico. Madrid: Prentice Hall.
MANN, T. (2014), Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza.
MARÍAS, J. (2003), Historia de la Filosofía. Madrid: Alianza.
MAINLÄNDER, P. (2023), Fragmentos pesimistas. Madrid: Sequitur.
OTERO, F. (2012), «Por qué estudiar la relación entre Freud y Schopenhauer». Revista 

Psicoanálisis, 10, pp. 133-144.
PLESA, P. (2014), Schopenhaueŕ s psychological worldview: history, philosophy, and 

relevance (Tesis de maestría). Ontario: Universidad de York. 
RECHARDT, E. e IKONEN, P. «A propósito de la interpretación de la pulsión de muerte», 

en A. Green et al. (2020), La pulsión de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.
SAVATER, F. (1981), La teoría del héroe. (Elementos para una ética trágica). Madrid: 

Taurus.
SCHOPENHAUER, A. (2007), El arte de conocerse a sí mismo. Madrid: Alianza.
URIBE, J. (2010), «Voluntad y representación en Arthur Schopenhauer y su influencia 

sobre la obra de Sigmund Freud». Revista del Centro de Investigación, 9 (34), 
pp. 95-106.

alejandro g. j. peña es escritor y Profesor Contratado Doctor de la Universidad Internacional 
de La Rioja (España), adscrito al Departamento de Psicología Clínica de la Facultad de 
Ciencias de la Salud, donde ocupa el cargo de coordinador del Área de Psicología Básica. 
Doctor en Filosofía por la Universidad de Sevilla y doctorando en Comunicación por la 
Universidad de Málaga.

Líneas de investigación:
Antropotanatología y filosofía de la muerte.

Publicaciones recientes:
juanjo maCías, alejandro g. j. peña y pedro naranjo CoBo, «Los problemas psicológicos como 

dilemas filosóficos: Un viaje hacia la eudaimonía y la felicidad dentro de la infelicidad», 
Thémata. Revista de Filosofía, 71, 2025.

pedro naranjo CoBo y alejandro g. j. peña, «El absurdo de la condición humana en Sartre 
y Camus», Pensamiento. Revista de Investigación e Información Filosófica, 80, núm. 
308, 2024, pp. 337-350.



38 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PEÑA

Contrastes vol. XXX-Nº2 (2025)

alejandro g. j. peña, El arte de vivir la muerte, Almuzara, 2024.

Email: alejandrogjpena@gmail.com

pedro naranjo CoBo es doctor internacional en Filosofía y profesor de Psicología en distintas 
instituciones. Como investigador ha escrito artículos científicos, dado comunicaciones en 
congresos y participado en el comité editorial de varias revistas académicas. Su última 
publicación es el ensayo sobre narrativa filosófica Metafargo (Jot Down Books, 2025).

Líneas de investigación:
Fenomenología, existencialismo, psicología existencial.

Publicaciones recientes:
pedro narCoB, metafargo, Jot Down Books, 2025. 
juanjo maCías, alejandro g. j. peña y pedro naranjo CoBo, «Los problemas psicológicos como 

dilemas filosóficos: Un viaje hacia la eudaimonía y la felicidad dentro de la infelicidad», 
Thémata. Revista de Filosofía, 71, 2025.

Email: pnarcobo@gmail.com


