Schopenhauer, Freud y
la deuda del psicoandlisis

Schopenhauer, Freud and
the Debt of Psychoanalysis

PEDRO NARANJO COBO
(Universidad Internacional de La Rioja)
ALEJANDRO G. J. PENA
Universidad Internacional de la Rioja (Esparia)

Recibido: 08/01/2025 Aceptado: 24/09/2025

RESUMEN

El presente estudio investiga la influencia de los conceptos voluntad e intelecto de Schopenhauer
en la segunda topica de Freud, y del pesimismo y el ascetismo del primero en la Gltima teoria
motivacional del segundo. Es posible concluir que ambos conceptos se corresponden en
funcionamiento y estructura con el ello y el yo freudianos, y que del pesimismo y el ascetismo
schopenhauerianos nace la cosmovision que Freud reflejaria en su instinto de muerte. Esta
conexion entre ambos pensadores pone de manifiesto un vinculo de conocimiento entre filosofia
y psicologia como disciplinas de investigacion, pese a su aparente lejania hoy dia.

PALABRAS CLAVE
VOLUNTAD, INTELECTO, PESIMISMO, FREUD, SCHOPENHAUER

ABSTRACT
This article investigates the influence of Schopenhauer’s will and intellect in Freud’s second topography,
as well as the influence of the former’s pessimism and asceticism in the latter’s last motivational
theory. We can conclude that both concepts match in functioning and structure with Freud’s id and
ego, and that from Schopenhauer’s pessimism and asceticism derives the worldview that Freud would
express in his death instinct. This link between both thinkers brings to light a connection between
Philosophy and Psychology as research fields, despite their current apparent distance.

© Contrastes. Revista Internacional de Filosofia, vol. XXX N°2 (2025), pp. 19-38. ISSN: 1136-4076
Departamento de Filosofia, Universidad de Malaga, Facultad de Filosofia y Letras
Campus de Teatinos, E-29071 Malaga (Espana)



20 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

KEYWORDS
WILL, INTELLECT, PESSIMISM, FREUD, SCHOPENHAUER

I. INTRODUCCION

LA HISTORIA UNIVERSAL GUARDA AUTORES cuya influencia se extiende mas alla de
su época y de su disciplina, y cuyos nombres son conocidos incluso por quie-
nes no poseen formacion en las areas en las que se especializan. Asimismo, es
frecuente que estos autores marquen el camino de las generaciones venideras.
Tal es el caso de Arthur Schopenhauer y Sigmund Freud.

Si bien se considera al primero el mayor exponente del pesimismo filosé-
fico, su obra excede con creces esta idea y en la actualidad se oyen ecos de su
filosofia en numerosas disciplinas, entre ellas la psicologia. Es consabido que
Schopenhauer se intereso por varias cuestiones relacionadas con la psique hu-
mana, como sucede con sus aspectos motivacionales y su naturaleza tltima. De
tales intereses nacieron teorias que mas tarde una vasta bibliografia conectaria
con el psicoanalisis freudiano.

Aquellos que, cuando menos, trabajan los campos de la psicologia o la
filosofia, la figura de Freud no requiere presentacion alguna. El padre del
psicoanalisis fue sin ningun género de duda un autor controvertido, pero tam-
bién uno de los pensadores mas influyentes del tltimo siglo. Su obra bebe de
distintas areas, como la medicina, la psicologia de la época o, en el asunto que
nos ocupa, la filosofia.

Asi pues, el proposito del presente articulo es analizar los puntos de con-
tacto entre la filosofia schopenhaueriana y las teorias psicoanaliticas de Freud.
Sobre dicha cuestion se han erigido numerosas investigaciones que se estiman
de gran calado y que han servido de guia, sin embargo, no con la suficiente
profundidad en ciertos aspectos que requieren una mayor pausa reflexiva. Dicho
lo cual, los esfuerzos destinados a iluminar esta intencion se centran en dos
focos fundamentales: la influencia de los conceptos «voluntady» e «intelecto»
de Schopenhauer en la segunda topica de Freud, y la influencia del pesimismo
y el ascetismo del primero en la tltima teoria motivacional del segundo. Y es
que «aunque la influencia puede ser dificil de separar exactamente de la con-
fluencia, los paralelismos entre los conceptos de Freud y los de Schopenhauer
son demasiado especificos para ser casualesy. !

Para tal finalidad se ha de atender a tres objetivos especificos: en primer
lugar, conocer el pensamiento de ambos autores; en segundo lugar, determinar
la relacion de la voluntad'y el intelecto de Schopenhauer con la segunda topica
de Freud (en pos de lo cual se explicaran y relacionaran dichos conceptos);

1 CYBULSKA, E. (2015). «Freud’s Burden of Debt to Nietzsche and Schopenhauer».
Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 15 (2), p. 1. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 21

y en ultimo lugar, concretar la influencia del pesimismo y el ascetismo de
Schopenhauer en la segunda teoria de la motivacion de Freud (para lo que,
analogamente al objetivo anterior, se expondran y se procedera a relacionar
dichos constructos).

II. EL PENSAMIENTO DE SCHOPENHAUER Y FREUD

La vastedad y complejidad de la obra de Schopenhauer residen, justa-
mente, en su capacidad para abordar temas entrelazados, como la voluntad, el
sufrimiento o la naturaleza del inconsciente, claves para disciplinas tan inter-
conectadas como la filosofia y la psicologia. Este caracter multidimensional, en
ocasiones, entorpece una exposicion exhaustiva de los conceptos, sin embargo,
simultaneamente, enriquece cualquier analisis parcial que se emprenda. Por
ello, el presente articulo opta por un enfoque centrado en aquellos conceptos
que mantienen una conexion directa con el pensamiento freudiano, permitiendo
este recorte tematico —se dijo— resaltar los puntos de encuentro entre ambos
autores y apreciar los ecos de las intuiciones filosoficas de Schopenhauer en
la teoria psicoanalitica de Freud. A tal respecto, en lo tocante al concepto de
voluntad, Thomas Mann escribi6:

La cosa en si era la voluntad. La voluntad era el fondo primordial tltimo e irreduc-
tible del ser, era la fuente de todos los fendmenos, era el engendrador y productor
de todo el mundo visible y de toda vida, presente y actuante en cada uno de los
fendmenos, pues era la voluntad de vivir.?

Segun Immanuel Kant, la «cosa en si», realidad ultima que subyace a las
apariencias o a los fendémenos del mundo, era incognoscible; Schopenhauer, en
cambio, la identifico con la «voluntad»: motor silencioso de cualquier desarrollo
o tendencia, fuerza ciega e indomable, nticleo comun de todo cuanto existe,
motivacion de los seres vivos y 6rgano impulsor de la materia inerte. Asimis-
mo, la voluntad es irracional, inmoral y, sobre todo, inconsciente, tendiendo
unicamente a su perpetuacion y proyeccion en diferentes objetos:

Schopenhauer sefiala que ahi donde el individuo cree elegir libremente y a su
gusto, no hace sino seguir los dictados de la voluntad, la cual le hace ver, en el
objeto elegido, una proyeccion de las caracteristicas biogenéticas deseables para
una elevada objetivacién de si misma.3

2 MANN, T. (2014), Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza, p. 38.
3 CANO, L. M. (2008), «La metafisica del erotismo en Freud y Schopenhauer»,
Intersticios, 12 (29), p. 81.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



22 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

Con todo, precisese que la voluntad no actia de manera directa sobre el
entorno, sino que estd mediada por un componente consciente al que Schopen-
hauer denomina «intelecto» y cuya naturaleza constituye uno de los elementos
mas subversivos de su filosofia. El filésofo alemén, a diferencia de la mayoria
de autores de su época, defiende que el intelecto no es un método definitivo para
alcanzar la verdad y guiarnos de un modo recto, sino tan solo el vehiculo del cual
se vale la voluntad para proyectarse. En palabras de Gupta: «Para Schopenhauer,
el inconsciente como voluntad es la fuente de todo lo que ocurre. El intelecto
es solo una herramienta, un instrumento, un 6rgano al servicio de la voluntad,
que es la fuerza seminal del universo».* Es de este sometimiento a la voluntad
de lo que se deriva el pesimismo de Schopenhauer, sobre el que escribio:

En un mundo en el que por lo menos cinco sextas partes estan compuestas de
picaros, locos, o tontos, el sistema de vida para cada uno de los que integran la
sexta parte restante debe consistir, tanto mas cuanto mas quiera resaltar sobre los
demas, en el mayor recogimiento posible. La conviccion de que el mundo es un
desierto en el cual la sociedad no merece confianza alguna debe internalizarse y
volverse un habito.>

La vision de la humanidad y el mundo peculiar de Schopenhauer: un mundo
egoista, irracional, en el cual los individuos sensatos y éticos han de optar por
una vida de aislamiento. Pesimismo que da firmeza a la idea de estar en el peor
de los mundos posibles, es decir, bajo condena de buscar la satisfaccion de unos
deseos que jamas se satisfacen, pues nacen de la voluntad, que es inagotable.
Y es que, «por definicion, la voluntad es el deseo en si mismo y no el deseo
de algo, por ello mismo nunca puede ser satisfecho aun si sus instancias son
capaces de acercarse mas o menos a la anhelada satisfaccion».® Este estado
constante de busqueda es agotador para el individuo, cuya vida oscila entre
el sufrimiento del deseo y el aburrimiento de los breves instantes de saciedad.

Ante el devastador paisaje de sufrimiento perpetuo generado por la volun-
tad de vivir, Schopenhauer reconocio tres posibles vias de escape de ese ciclo
perenne de deseo y frustracion: el genio, que se revela en la capacidad estética
para contemplar el mundo sin interés egoista; el altruismo, que nace de la uni-
dad de todos los seres; y el ascetismo, que entraiia una renuncia a los deseos
y placeres mundanos. En tal caso, es en el ascetismo donde, a nuestro juicio,
se establece un vinculo directo con la obra de Freud, quien lo escruté desde

4 GUPTA, R. K. (1975), «Freud and Schopenhauer», Journal of the History of Ideas, 36
(4), p. 721. Traduccion propia de los autores.

5 SCHOPENHAUER, A. (2007), E/ arte de conocerse a si mismo. Madrid: Alianza, p. 59.

6 CANO, op. cit., p. 81.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 23

el conflicto entre las pulsiones de vida y muerte. No obstante, el imaginario
schopenhaueriano presenta este concepto de modo distinto.

Sale al escenario el budismo, que postula la erradicacion de los deseos y
apegos como unico modo de hacer cesar los sufrimientos inherentes a la exis-
tencia, y encamina a la persona al estado conocido como Nirvana. Es harto
conocido que Schopenhauer recibi6 una férrea influencia de las filosofias hindl
y budista, y con base en esta ultima concibi6 su idea de ascetismo como una
forma de negacion de la voluntad, un rechazo a los impulsos que perpetian el
sufrimiento. El filosofo de Gdansk arguyo que la tinica via al cese del sufrimiento
es una vida retirada en la que se cultiva la indiferencia hacia los deseos, en la
que uno pugna por distanciarse del yo y demas representaciones del mundo y,
en definitiva, en la que se niega la voluntad y sus multiples representaciones
(en particular la sexual, la mas fuerte de éstas).

Respecto a Freud, resulta ardua la tarea de analizar con continuidad su
obra, pues a lo largo de afios de testacion de sus teorias las fue renovando,
modificando y corrigiendo. Un claro ejemplo de ello son sus dos topicas que
aspiraban a explicar la estructura de la mente humana. La primera postulo la
existencia de una entidad inconsciente que se comunicaba con la consciente
mediante una capa intermedia a la que denominé «preconsciente». La segunda,
cribada por el influjo de Schopenhauer, defendia otra concepcidn tripartita
de la mente, a saber: el «ello», fuerza inconsciente e irracional que tiende
a satisfacer sus instintos mas primitivos, principalmente de origen sexual,
guiada por el principio del placer, que segiin Freud es la motivacion para
buscar el deleite y evitar el displacer; el «yo», que «trata de satisfacer las
exigencias del ello dentro de las limitaciones que impone la realidad»;” y el
«superyo», cuya funcion es la de juzgar y prohibir las acciones en términos
morales y culturales.

A fin de cohesionar estas tres entidades en cada individuo, Freud postuld
una teoria de la motivacion en la que defendia que las acciones humanas se
guian por una «pulsion de vida» a la que denominé «Eros», que se proyecta
en los aspectos relativos a la supervivencia, como la nutricion o la actividad
sexual. Aclarese que «una pulsion no se dirige nunca al vacio, al contrario, nos
empuja hacia la exuberancia tropical y prolifera del ser. Es, grosso modo, la
“voluntad” schopenhaueriana, voluntad de vida, voluntad de dilatar el yo hacia
el mundo. Voluntad, simplemente, de ser».® No obstante, tiempo después agregd
la llamada «pulsion de muerte» o «Téanatosy, sobre la que Leahey escribio:

7 HOTHERSALL, D. (2005), Historia de la psicologia. México: McGraw Hill, p. 299.
8 AMERY, J. (2005), Levantar la mano sobre uno mismo. Discurso sobre la muerte
voluntaria. Valencia: Pre-Textos, p. 80.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



24 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

Quiza debido al sufrimiento que le causaba el cancer incurable que suftria en la
mandibula [...] y quizd también debido a la carniceria que supuso la Primera
Guerra Mundial, Freud se fue volviendo cada vez mas pesimista. En Mas alla
del principio del placer propone que «la meta de toda vida es la muerte». [...]
La rueda de la compulsion a la repeticion se rompe con la muerte, momento en
el que se alcanza permanentemente el proposito de la vida: la reduccion de toda
tension. Freud llega a la conclusion de que con cada uno de nosotros convive un
impulso que tiende hacia la muerte junto con un impulso que se dirige hacia la
vida. Frente a los instintos de vida se encuentra el instinto de muerte o Téanatos,
nombre tomado del dios griego de la muerte.’

Més alld del principio de placer'® es, sin sombra de duda, «una bella y
original filosofia de la naturaleza»,!! es decir, una contienda heroica entre la
naturaleza inorganica y fragilidad de la vida que tiende al estado de paz inque-
brantable del ser humano. Asi pues, una vez examinadas las facetas clave de
Schopenhauer (Ia voluntad como nucleo del ser, la subordinacion del intelecto,
su vision pesimista del mundo y el ascetismo como via de liberacion) y de Freud
(la segunda topica del aparato psiquico y su teoria de la motivacion basada
en las pulsiones), cobra sentido la exploracion de las conexiones entre ambos
sistemas de pensamiento: la reverberacion de la voluntad schopenhaueriana
en la freudiana dinamica Eros-Tanatos y la interpretacion del ascetismo como
sublimacidn o renuncia pulsional.

III. RELACION DE LA VOLUNTAD Y EL INTELECTO DE SCHOPENHAUER
CON LA SEGUNDA TOPICA DE FREUD

Freud confesé no haber leido la obra de Schopenhauer hasta una etapa
tardia de su vida, lo que resulta cuando menos curioso dadas las coincidencias
entre los sistemas de ambos autores. Mucho se ha escrito al respecto, y son
particularmente sintéticas las siguientes palabras de Mann:

En un discurso sobre Freud pronunciado por mi en Viena sefialé que el sombrio
reino de la voluntad de Schopenhauer es del todo idéntico a lo que Freud llama
«lo inconsciente», el «ello»; de igual modo que, por otra parte, el «intelecto» de
Schopenhauer corresponde enteramente al «yo» de Freud, a esa parte del alma
vuelta hacia el mundo exterior. 2

9 LEAHEY, T. H. (1998), Historia de la Psicologia: principales corrientes en el pensa-
miento psicolégico. Madrid: Prentice, pp. 287-288.

10 Véase FREUD, S. (1979), Mas alla del principio de placer. Buenos Aires: Amorrortu.

11 RECHARDT, E. e IKONEN, P. «A proposito de la interpretacion de la pulsion de
muerte», en A. GREEN et al. (2020), La pulsion de muerte. Buenos Aires: Amorrortu, p. 80.

12 MANN, op. cit., p. 94.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 25

(En qué radican estas coincidencias? Empiécese por mencionar que la vo-
luntad, al igual que el ello, es una fuerza inconsciente. Schopenhauer, entonces,
no resulta ser el primer autor en pronunciarse sobre esta instancia, pero si de los
primeros en emplearla para esclarecer la conducta humana. Como se ha sena-
lado, la voluntad es el motor irracional de los deseos, funcion compartida con
el ello freudiano. Queda expuesto, pues, que «tanto Freud como Schopenhauer
veian los impulsos inconscientes como la auténtica fuerza motivadora detras de
todo comportamiento humanoy.'* Asimismo, la base de dichos impulsos es, para
ambos autores, de caracter sexual y esta ligada a la supervivencia. Segun Uribe:

En la teoria de Freud destaca la importancia y la universalidad de la conducta
sexual; para Schopenhauer, la sexualidad es la mas poderosa parte de la totalidad
de la motivacion humana, y sus ilustraciones de las manifestaciones de esta con-
ducta parecen un resumen de la teoria de Freud.'

Schopenhauer capt6 en la sexualidad la maxima expresion de la voluntad,
de igual forma en que Freud la consider6 parte nuclear de los impulsos que
residen en el ello. Por afiadidura, Schopenhauer insistid en que reprimir ciertos
deseos o los recuerdos de su consumacion da lugar a un estado de locura, nocion
que tiempo después el médico neurdlogo de Piibor desarrollaria en términos
clinicos. Esta correspondencia es a todas luces notable, pues «los escritos de
Schopenhauer sobre la locura anticipan la teoria de la represion de Freud y su
primera teoria sobre la etiologia de las neurosis». '

Asi pues y para controlar la base inconsciente e irracional de la motiva-
cién humana, tanto Schopenhauer como Freud incluyeron en sus sistemas una
instancia mediadora de dichos impulsos que los canalizara de forma cultural-
mente aceptable. El primero la llamo intelecto, y el segundo yo. «Schopenhauer
entendia el intelecto como sometido a la voluntad del mismo modo en el que
Freud entendia la relacion entre €l ello y el yo»,'® comenté Grimwade. El yo
freudiano es una instancia consciente encargada de dirigir los impulsos del
ello de acuerdo con el principio de realidad. Es racional y analitica, y esta
influida por el mundo externo, pugnando por adaptarse a éste. No obstante, el
yo no deja de estar a merced del ello, debiendo amoldar los deseos de éste a

13 GRIMWADE, R. (2011), «Between the quills: Schopenhauer and Freud on
sadism and masochismy», The international Journal of Psychoanalysis. 92 (1), p. 2.
Traduccion propia de los autores.

14 URIBE,J. (2010), «Voluntad y representacion en Arthur Schopenhauer y su influencia
sobre la obra de Sigmund Freud», Revista del Centro de Investigacion, 9 (34), pp. 100-101.

15 Ibid., p. 102.

16 GRIMWADE, op. cit., p. 7. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



26 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

las posibilidades reales que el medio presenta. Analoga relacion existe entre
la voluntad y el intelecto schopenhauerianos. A este respecto, Barrero sefiald:

El Ello freudiano es la voluntad inconsciente schopenhaueriana que [...] es
la raiz que permite la formacién del Yo, de forma tal que si hay algo que no
funciona bien en la raiz (en el Ello inconsciente) tampoco funcionara bien el
arbol (el Yo consciente y ligado al mundo como representacion).!’

Schopenhauer desafio el pensamiento predominante de su época al rechazar
lanocidén que preservaba la idea de que el intelecto humano es una herramienta
capaz de controlar y superar los deseos e impulsos que nos dominan, como una
tabla de salvacion a la que agarrarse. En su lugar, argument6 que el intelecto
no es mas que un instrumento subordinado a la voluntad, el vehiculo que sirve
para cumplir los fines irracionales e incontrolables que brotan de ésta. Tal
concepcion supone una desvalorizacion radical de la capacidad racional del ser
humano, que lo coloca como esclavo de sus impulsos. Freud compartio esta
vision: sugirié que la mente consciente y racional se halla determinada en gran
medida por fuerzas inconscientes (pulsiones y conflictos psiquicos), luego se
revela una coincidencia esencial con relacion a la comprension de la limitada
autonomia del intelecto frente a los deseos. En boca de Gupta:

En su creencia de que la razoén es meramente un instrumento concebido para

cumplir las clamorosas necesidades de la voluntad, Schopenhauer se aproxima a

la teoria de la racionalizacion de Freud. De hecho, como George Boas ha sefialado,

“es al menos plausible” que “la creencia de Freud en la subordinacion de la razon

a la voluntad le fuera sugerida por Schopenhauer”.!®

Dicho lo cual, tal vez se presente algo arriesgado aceptar que las nu-
merosas correspondencias entre los conceptos de Schopenhauer y Freud
puedan atribuirse unicamente a una mera coincidencia o al zeitgeist de la
época. Lo formulado hasta ahora invita a pensar, de un lado, en una afini-
dad intelectual que trasciende el contexto historico y, de otro lado, en que
Freud, consciente o inconscientemente, se vio bajo el influjo de las ideas
filosoficas de Schopenhauer, adaptandolas y reelaborandolas en el marco
de su teoria psicoanalitica.

17 BARRERO, L. F. (2010), El legado de Schopenhauer en el psicoandlisis freudiano
(Tesis de maestria). Bogota: Universidad Nacional de Colombia, p. 116.
18 GUPTA, op. cit., p. 721. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 27

IV. RELACION ENTRE EL PESIMISMO Y EL ASCETISMO DE SCHOPENHAUER CON LA
SEGUNDA TEORIA DE LA MOTIVACION DE FREUD

Schopenhauer es reconocido por antonomasia el padre del pesimismo
filosofico. Sobre su peculiar vision del mundo erigi6 un sistema con base en
la voluntad, pues «como el querer supone una insatisfaccion, la voluntad es
constante dolor. [...] La voluntad de vivir, siempre insaciada, es un mal; y por
tanto, lo es el mundo y nuestra vidax»,'!” matizé el fildsofo espafiol Marias. Tales
afirmaciones le valieron el distintivo de «misantropo». Su pesimismo alberga
una profunda raiz antropologica: concibe al ser humano como un ente fragil y
fundamentalmente egoista, dominado por la tirania de sus instintos y deseos
irracionales. No es costoso reconocer estas mismas ideas en las tltimas etapas
de Freud, quien en El malestar en la cultura escribio:

Por consiguiente, el prdjimo no le representa [al individuo] unicamente un posible
colaborador y objeto sexual, sino también un motivo de tentacion para satisfacer
en ¢l su agresividad, para explotar su capacidad de trabajo sin retribuirla, para
aprovecharlo sexualmente sin su consentimiento, para apoderarse de sus bienes,
para humillarlo, para ocasionarle sufrimientos, martirizarlo y matarlo.’

De igual modo, Freud tomo el sufrimiento en sus multiples manifestaciones
como una constante consustancial a la vida cotidiana y atribuy6 su origen a
los deseos arraigados en el inconsciente, cuyas tensiones y conflictos ahorman
la vivencia humana. A la luz de lo escrito, «es importante notar que ambos
pensadores comparten una vision del mundo pesimista que una vez mas radica
en lo inconsciente».?!

Asimismo, entre las tres vias que Schopenhauer dispone sobre la mesa para
hacer soportable la existencia se encuentra el ascetismo: «el asceta deja de amar
la vida, no ata su voluntad a nada, guarda en si mismo la maxima indiferencia
por todo».?? Se logra extraer de aqui dos conclusiones inmediatas: la primera,
que el ascetismo schopenhaueriano surge como respuesta al pesimismo vital
nacido de la voluntad; la segunda, que consiste en «un estado de equilibrio men-
tal (o Nirvana), que podria alcanzarse abandonando los deseos y renunciando

19 MARIAS, J. (2003), Historia de la Filosofia. Madrid: Alianza, p. 329.

20 FREUD, S. (2010), El malestar en la cultura y otros ensayos. Madrid: Alianza, p. 110.

21 PLESA, P. (2014), Schopenhauer’s psychological worldview: history, philosophy,
and relevance (Tesis de maestria). Ontario: Universidad de York, p. 150. Traduccion propia de
los autores.

22 ABBAGNANO, N. (1973), Historia de la Filosofia. Barcelona: Montaner y Simon,
p. 135.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



28 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

a la Voluntad»,?® es decir, mediante una erradicacion progresiva de los apegos
que propiciaria una liberacion de las frustraciones y los deseos insatisfechos.

Esta nocion de ascetismo se encuentra presente en la teoria de la motiva-
cion que Freud postuld en su etapa tardia. En este periodo, sus teorias lucian
marcados tintes de pesimismo y, gobernado por esa vision, Freud contrapuso
al instinto de vida un impulso al que denomin6 Ténatos, «de modo que ade-
mas del Eros habria un instinto de muerte; los fendmenos vitales podrian ser
explicados por la interaccion entre ambos».>* Mientras que el Eros persigue el
placer, la unidn y la perpetuacion de la vida, el Tanatos representa un impulso
antagonico, orientado hacia la disolucion de la persona, el reposo absoluto y, en
ultima instancia, la muerte como estado final de quietud y ausencia de conflicto.
Al decir de Jean Laplanche, «la pulsion de muerte esta estrechamente ligada
en Freud a la nocion de principio del cero o Nirvana (retorno a la ausencia de
excitacion, por las vias mas cortas) y a la compulsion de repeticion».? En este
sentido, conviene recordar con especial hincapié que, «aunque Schopenhauer
no nombra directamente un instinto de muerte, su descripcion de la voluntad
de vivir provee de suficiente evidencia de acciones agresivas y negadoras de
la vida».?® Visto asi, la relacién que se postula es cristalina.

El pesimismo del filosofo aleman, pues, parece haber dejado una notable
huella en la perspectiva psicoanalitica que Freud adoptd hacia el mundo, una
vez pactado el fin de la Primera Guerra Mundial, y durante el avance de su
enfermedad. En particular, el ascetismo, que Schopenhauer presentd como
una de las vias para trascender el sufrimiento, encuentra un nitido eco en la
formulacién freudiana del instinto de muerte, incorporado a su teoria de la mo-
tivacion en ese mismo periodo. Esta conexion es irrebatible incluso en detalles
conceptuales y terminologicos: Schopenhauer, con el respaldo y el influjo del
budismo, asocio el ascetismo con el «Nirvanay, estado en el que los deseos y
sufrimientos se extinguen; Freud, paralelamente, utilizo la expresion «principio
de Nirvanay para describir la tendencia del instinto de muerte hacia un estado
de calma absoluta y ausencia de tension.

El término Nirvana fue difundido en la filosofia occidental por Schopenhauer quien
hace menciones bastante especificas a las religiones que buscaban esta sensacion
de paz y de alejamiento del querer y del dolor producido por el querer. El término
designa la «extincion» del deseo humano, un estado de quietud y felicidad per-
fectas. En Mas alla del principio del placer Freud retoma la expresion propuesta

23 CYBULSKA, op. cit., p. 8. Traduccion propia de los autores.

24 FREUD, El malestar en la cultura y otros ensayos, op. cit., p. 119.

25 LAPLANCHE, J. «La pulsion de muerte en la teoria de la pulsion sexualy, en A.
GREEN et al. (2020), La pulsion de muerte. Buenos Aires: Amorrortu, p. 18.

26 PLESA, op. cit. p. 145. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 29

por Barbara Low, expresion que conocia directamente de esta autora y enuncia
el principio de nirvana como una tendencia a la reduccion, a la constancia, a la
supresion de la tension de excitacion interna.?’

Estas afinidades revelan toda una significativa resonancia entre las pers-
pectivas de ambos autores. Tanto Schopenhauer como Freud, desde sus respec-
tivas disciplinas, compartian la preocupacion vital, se dijo, de desentrafar la
naturaleza del sufrimiento humano poniendo el foco en una vision sobremanera
pesimista de la existencia.

V. Discusion. Eros Y TANATOS, VIDA Y MUERTE

Alcanzado este punto, es oportuno evocar las palabras que Freud dejo
escritas en su Autobiografia, una obra que no Unicamente relata su periplo
personal e intelectual, sino que, ademas, brinda claves de sumo valor para
comprender su pensamiento:

Las amplias coincidencias del psicoanalisis con la filosofia de Schopenhauer, el
cual no solo reconocio la primacia de la afectividad y la extraordinaria significacion
de la sexualidad, sino también el mecanismo de la represion, no pueden atribuirse
ami conocimiento de sus teorias, pues no he leido a Schopenhauer sino en épocas
muy avanzadas ya de mi vida.?®

Sin subrepcion alguna, Freud reconocio coincidencias cristalinas entre
sus teorias psicoanaliticas y las ideas filosoficas de Schopenhauer, no obstante,
rechazo6 con rotundidad la sospecha de tomar prestadas dichas nociones del
esqueleto filosofico schopenhaueriano. Sugirid, expectativas de autoridad al
margen, que ambos pensadores, en sus respectivas ramas de la sapiencia hu-
mana, alcanzaron iguales conclusiones, lo cual dicho conocimiento se acercaba
todavia mas a una verdad que abandonaba su estado embrionario. Con todo,
insistase en que «la amplitud de las correspondencias entre sus puntos de vista
son asombrosas».?’

La primera razon para, como minimo, porfiar la buena fe de Freud —esto
es, que sus ideas se fraguaran al margen del influjo del padre del pesimismo
filosofico— radica en el hecho de que la filosofia de Schopenhauer se apreciod
como una sublime pieza de piano en los circulos intelectuales y académicos que
Freud solia frecuentar. En la Viena de finales del siglo xix y principios del xx,
el pensamiento de Schopenhauer gozo6 de una memorable difusion, siendo parte
del debate intelectual de la época, «pues Schopenhauer no representaba una

27 BARRERO, op. cit. p. 40.
28 FREUD, S. (2001), Autobiografia. Madrid: Alianza, pp. 66-67.
29 URIBE, op. cit., p. 98.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



30 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

figura cualquiera, sino que mas bien era tenido como “el filosofo” en el circulo
académico de los materialistas vieneses [...] su obra habia funcionado como
catalizador filoséfico del positivismo alemdan».>® Ademas, «el periodo universi-
tario de Freud, de 1865 a 1875, fue el periodo de mayor fama de Schopenhauer.
De hecho, él era casi el filosofo oficial del mundo de habla alemanay.3! Dado
este contexto, luce sobremanera complicada la idea de imaginar que Freud, aun
sin contar con una esmerada lectura en sus primeros afios, quedara apartado de
los postulados fundamentales de la vasta obra de Schopenhauer. Huelga decir
que tal atmosfera intelectual bien podria haber actuado como caldo de cultivo
que gestara dichas nociones freudianas. De la confesion de Freud de no haber
leido a Schopenhauer hasta una etapa tardia de su vida podria deducirse, en
parte, eso si, un esfuerzo por preservar el pundonor, la originalidad y autoria
de su sistema psicoanalitico. Sin embargo, un estudio de rigor y comparativo
entre los sistemas de ambos pensadores revela, mutatis mutandis, semejanzas
no soélo estructurales, sino, por hacer justicia, de contenido, que hace tambalear
la afirmacion de Freud en términos absolutos.

Es innegable que Freud estuvo expuesto a las ideas de Schopenhauer. Incluso si
aceptamos su argumento de lectura tardia del filésofo, al menos debe aceptarse
que no era totalmente ajeno a su filosofia y que bien haya sido por influencia de
sus maestros, por su grupo de lectura, o porque €l crecio intelectualmente en la
¢época donde Schopenhauer era fundamental en el mundo alemén, Freud conocid
y adoptd las teorias schopenhauerianas dentro de su psicoanélisis.>?

La segunda razén que invita a cuestionar la no-relacion de Freud con el
pensamiento de Schopenhauer descansa en la enorme similitud de algunos
elementos centrales de sus teorias. Un ejemplo paradigmatico es la concep-
cion schopenhaueriana del sexo como la expresion mas elevada y directa de la
voluntad, o sea, el sexo como mayor objetivacion, idea que en cierto sentido
fue revolucionaria en su época al brindar una perspectiva filosofica sobre un
tema tradicionalmente tabtl. Schopenhauer no s6lo despojo al sexo de los velos
moralistas y religiosos de su tiempo, sino que, ademas, lo tomd como la fuerza
motriz del deseo humano, vision freudiana de la sexualidad como nucleo de
la vida psiquica. La conclusion a la que se llega es, por ende, bien sencilla:
«Las ideas de Schopenhauer sobre el sexo habian ganado popularidad en Eu-
ropa antes de que Freud empezase a escribirn®3 y «Freud estaba familiarizado

30 GRACIAGOMEZ, A.A. (2021), «Freud y la filosofia: precedentes de una ambivalencia
fundamental». Thémata. Revista de Filosofia, 63, enero-junio, p. 192.

31 BARRERO, op. cit. p. 113.

32 Idem.

33 GUPTA, op. cit., p. 724. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 31

con estas ideas y las consideraba de gran valor».>* En cuanto al pesimismo
que se respira en la obra de Freud, no sélo resulta ser un simple matiz tonal
o estilistico, sino que constituye, de hecho, un punto de partida, un elemento
estructural de su segunda teoria de la motivacion. Gupta senald que, en Freud,
«su oscura vision del asediado yo y su concepcion de la mente humana como
una casa dividida contra si misma estan enteramente en consonancia con el
penetrante tono y tenor del pensamiento de Schopenhauer».®3 Al postular que
la vida psiquica se encuentra marcada a fuego por la lucha incandescente entre
Eros, que busca la union y la sobrevivencia de la vida, y Tanatos, que aspira
a retornar a un estado de reposo absoluto —la muerte—, reverbera en la obra de
Freud una concepcion sobremanera tragica de la existencia humana, bastante
similar a la perspectiva pesimista schopenhaueriana: sufrimiento y conflicto
como condiciones inherentes a la naturaleza humana.

Visto asi, insistase en que el analisis de la relacion entre el corpus filosofico
de Schopenhauer y la segunda topica de Freud resulta a todas luces revelador,
consistentes en tanto en cuanto alejadas del azar. La voluntad, fuerza irracional y
primaria que gobierna al ser humano desde el reino del inconsciente, encuentra
su correspondencia en el ello freudiano; el intelecto, subordinado a la voluntad
y mediador entre ésta y el mundo externo, refleja con claridad las funciones del
yo. Similitudes que no sélo conducen a una consabida influencia intelectual,
sino al abordaje de una misma verdad que orbita la naturaleza del ser humano.
En palabras de Mann,

el descubrimiento por Freud del importante papel que el inconsciente, el “ello”,
desempeiia en la vida animica del ser humano, tuvo y tiene [...] el mismo carac-
ter de escandalo que la teoria schopenhaueriana de la voluntad tuvo para toda la
credulidad filoséfica en la razén y en el espiritu. [...] En €l se describe el reino
animico de lo inconsciente, el “ello”, con palabras que de igual manera, y con
idéntica vehemencia, y a la vez con el mismo acento de interés intelectual, de
interés friamente médico, podria haber usado Schopenhauer para describir su
sombrio reino de la voluntad.?®

No se pretende sostener, en rigor, una correspondencia idéntica entre las
ideas expuestas con anterioridad, pues «aunque Schopenhauer y Freud compar-
ten una orientacion filosofica comtn y diagnosticaron los mismos problemas
fundamentales de la vida en la civilizacidn, propusieron soluciones ostensible-
mente similares pero muy diferentes en tiltimo términox.3’

34 Idem. Traduccion propia de los autores.

35 Ibid., p. 727. Traduccion propia de los autores.

36 MANN, op. cit., p. 200.

37 GRIMWADE, op. cit., p. 1. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



32 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

Un ejemplo claro de estas divergencias radica en la concepcion de la
voluntad en Schopenhauer y su paralelismo funcional con el ello freudiano.
Ambos comparten la idea de una fuerza fundamental que opera desde un ni-
vel inconsciente, no obstante, sus alcances son radicalmente dispares. Segun
Schopenhauer, la voluntad no se limita al &mbito de lo humano, sino que es el
principio metafisico que subyace a cuanto existe en el universo. En contraste,
Freud restringe el concepto del ello al ambito de la psiqgue humana, pues es
en lo esencial la fuente de los impulsos que determinan el comportamiento
individual. [lumina esta idea la aclaracion de Grimwade: «Mientras Schopen-
hauer entendia todo el mundo percibido como manifestacion de la voluntad,
Freud entendia el ello como producto de procesos mecanicos y quimicos del
cuerpo; asi, para Freud el ello no es libre, sino que en ultima instancia esta
determinado».8

Dichas divergencias se manifiestan incluso en un aspecto compartido
tan axiomatico como el pesimismo impregnado en sus obras. En el caso
de Schopenhauer, su pesimismo emano de su concepcion de una voluntad
condenatoria a un ciclo inagotable de deseos y sufrimientos, y como remedio
propuso la renuncia ascética a la voluntad, un sendero de negacion como
abolicion de las tensiones, no obstante, también presente en el Tanatos
freudiano. Tanto Schopenhauer como Freud reconocen la tension inherente
a la existencia humana, pero divergen radicalmente en el aspecto que sigue:
mientras el primero sugiere un camino-via que conduce a la trascendencia,
el segundo se limita a retratar la dindmica inexorable de las pulsiones hu-
manas. Segun Grimwade,

este es el reto implicito de Freud al pesimismo de Schopenhauer: una vida que
[...] esta inevitablemente caracterizada por el sufrimiento y el aislamiento, el tipo
de vida que postula Schopenhauer, no es, propiamente hablando, una vida. Esto
era algo que Schopenhauer, con su fe en el individuo solitario y autosuficiente,
simplemente no podia aceptar.3®

Asi, Freud reconocio el sufrimiento como parte consustancial e inevitable
de la condicion humana. No obstante, lejos de resignarse a este caracter inhe-
rentemente doloroso de la vida, valor6 la posibilidad de mitigar las fuentes del
sufrimiento a través del psicoanalisis: hacer consciente lo inconsciente. Si bien
no se extirpa por entero el dolor, si aspira a reducirse para alcanzar, con las
matizaciones que se deseen, una mayor calidad de vida. Cabe negar, pues, una
promesa de utopica felicidad, pero no un eco armonico de vida satisfactoria.

38 Ibid., p. 4. Traduccion propia de los autores.
39 1Ibid., p. 18. Traduccion propia de los autores.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 33

Llamese forzosamente la atencion, en estos tltimos compases, el fendmeno
de la muerte en los esqueletos teéricos de ambos autores, pues «la diferencia
mas saliente es que Schopenhauer no tenia ningtin concepto equivalente a la
pulsion de muerte de Freud».*

Schopenhauer jamas realizdo mencion explicita alguna de una tendencia
hacia la muerte en el ser humano. Seria, entonces, l6gico excluirlo como una
influencia directa en la formulacion del Tanatos freudiano, pues, y es un hecho
sabido, «la pulsion de muerte es para Freud lo que se opone a las pulsiones
de conservacion de la vida, lo que tiende a la destruccion, a la destruccion
de uno mismo y de los demas».*! Sin embargo, una observacion pausada de
su lograda obra permite reconocer en su concepcion pesimista del existir una
implicacion latente: la muerte como un alivio, el suicidio como salvacion.*?
Desde la perspectiva de Schopenhauer, el mundo, gobernado por una volun-
tad irracional e insaciable generadora de sufrimiento, se configura como el
peor de los mundos posibles. Si se parte de dicha premisa, resulta razonable
concluir, desde un enfoque 16gico, que cualquier estado alternativo —incluida
la no-existencia— podria percibirse como preferible o, al menos, como una
opciodn en cierto grado deseable. Aunque Schopenhauer no formuloé explici-
tamente la idea de un impulso inherente hacia la muerte, su filosofia sugiere
implicitamente que la muerte puede ser entendida como un alivio, una posible
salida del tormento inherente a la existencia, una plausible via de escape que,
a la postre, inspirard a uno de sus maximos seguidores: Mainldnder. Esta
interpretacion revela un claro paralelismo con la concepcion freudiana del
instinto de muerte, en tanto que ambos autores reconocieron en sus esque-
mas la atraccidon hacia un estado de reposo absoluto como balsamo para el
sufrimiento inescapable de la vida.

En una carta fechada en agosto de 1919, el padre del psicoanalisis parece
respaldar la interpretacion dada con anterioridad al confesarle a Lou Andreas-
Salomé «haber iniciado su lectura de Schopenhauer luego de que se desper-
tara en ¢l un particular interés en la teoria sobre la muerte en relacion con

40 Ibid., p. 14. Traduccion propia de los autores.

41 AMERY, op. cit., p. 79.

42 Resuena la cosmovision tanatica de Philipp Mainlénder, acérrimo defensor del pen-
samiento pesimista de Schopenhauer, quien respaldé el suicidio como via para finalizar con
el sufrimiento vital. «Con qué facilidad cae la piedra de la mano sobre la tumba del suicida y
qué dificil fue en cambio la lucha del pobre humano que ha sabido preparar tan bien su lecho»
[MAINLANDER, P. (2023), Fragmentos pesimistas. Madrid: Sequitur, p. 82] o «Y si mi confe-
sion —que me quitaré de encima en calma la existencia, cuando mi anhelo por la muerte aumente
en infima medida— puede tener el vigor para apoyar a cualquier de mis projimos en su lucha
contra la vida, entonces, lo efectio en este acto» [Ibid., p. 89]

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



34 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

las pulsiones».** Esto conduce a pensar que, si bien el concepto del instinto
formulado por Freud es una creacion original, la premisa fundamental que
lo sustenta parece estar inspirada en la concepcidn de la existencia forjada
por Schopenhauer; para ¢l, la pareja vida-muerte es, pues, consustancial al
fenémeno, a la representacion, pero no tiene nada que ver con la finalidad
ultima del Ser. El juego vital que nos presenta el esquema schopenhaueriano
se corresponde, entonces, con el de la lucha entre las dos clases de pulsiones
que nos presenta la teoria freudiana.*

Tanto es asi que una de las razones que llevé a muchos discipulos de Freud
a distanciarse de ¢1 —Otto Rank, Carl Gustav Jung o Alfred Adler, verbigracia—
fue su controvertida afirmacion de que la pulsion de vida (Eros) y la pulsion de
muerte (Téanatos) poseian un peso equivalente en la dinamica motivacional del
ser humano. Esta equiparacion, que desafiaba las concepciones mas optimistas
sobre la naturaleza humana predominantes en su época, resulté perturbadora
incluso para quienes hasta entonces habian sido sus seguidores mas fieles. Sin
embargo, esta idea no era nueva:

Precisamente, uno de los fines de la consideracion de la muerte por parte de Scho-
penhauer era alejar el concepto de la muerte de las visiones tradicionales que la
consideran como algo negativo, esto lo logra al poner en el mismo nivel la vida,
la conservacion de la vida y la muerte.*’

De cuanto expuesto se sostiene que un analisis minucioso de la obra de
Freud basta para revelar sin caer en un silencio cobarde la influencia de Scho-
penhauer en varios de los enciclopédicos conceptos de Freud. Esta conexion
no so6lo se muestra palmaria al esquilmar sus teorias, sino, ademas, destaca por
la resonancia filosdfica y conceptual entre ambos pensadores de talla inmortal.

VI. CoNCLUSIONES. LA DEUDA DEL PSICOANALISIS

El analisis aqui presentado refleja evidencias contundentes de una influencia
consabida de Schopenhauer en el pensamiento de Freud, pese a la explicita y
tajante negativa del médico neurdlogo a reconocerlas. Tal actitud, sin embargo,
no resulta sorprendente si se tiene en cuenta que minimizo o neg6 directamente
las influencias de otros intelectuales coetaneos, como Wilhelm Fliess, quien
tuviera un papel axial en la elaboracion de sus teorias acerca de la bisexualidad
y la sexualidad infantil. En este contexto, Jacinto Choza dio énfasis al hecho de
que Freud encontrara en Schopenhauer un manantial de inspiracion doblemente

43 BARRERO, op. cit. p. 90.
44 CANO, op. cit., p. 76.
45 BARRERO, op. cit. pp. 105-106.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 35

significativo, tanto en su concepcion metafisica de la naturaleza humana como
en su enfoque sobre el sufrimiento y la dindmica de los impulsos.

En lo que se considera el portico del psicoanalisis, a saber, la obra Die Traum-
deutung, editada por primera vez en 1900, hay citas explicitas de Schopenhauer
y de Nietzsche, lo mismo que en muchas otras posteriores, mientras que en la
Autobiografia de 1925 Freud, sorprendiéndose de su coincidencia con ellos, juzga
casuales las similitudes y declara no haber conocido sus obras hasta muy tarde.*®

La impronta del pensamiento schopenhaueriano en el psicoanalisis se pre-
senta, en sumo grado, tan evidente que se conforma como un sustrato esencial
y casi ineludible en el esqueleto teodrico y filosofico de Freud. En particular, la
relacion entre la voluntad y el intelecto schopenhauerianos con el ello y el yo
freudianos encuentra un fundamento sélido en las similitudes estructurales y
funcionales. Asi, la voluntad de Schopenhauer y el ello de Freud comparten
la cualidad de ser fuerzas inconscientes que actllan como motores inmorales
e irracionales del comportamiento humano, impulsando deseos que marcan
el curso de las acciones humanas. Dichas acciones, no obstante, necesitan ser
reguladas por una instancia mediadora: el intelecto en la filosofia de Schopen-
hauer y el yo en la teoria freudiana. En ambos casos, instancia cuya funcion
consiste en «hacer moldurasy» de los impulsos inconscientes y adaptarlos a
los convencionalismos culturales y sociales, servir de puente entre las fuerzas
internas, por un lado, y las demandas del entorno, por otro.

En lo tocante al posible influjo del pesimismo y el ascetismo de Schopen-
hauer en la segunda teoria freudiana de la motivacion, diriase que son admisibles
los argumentos presentados sobre la emersion del Eros y el Tanatos de Freud a
partir del caldo epistemoldgico del fildsofo aleman. La optica general de ambos
pensadores cobra un cariz marcadamente pesimista de la existencia: coinciden
en la busqueda de vias que palien el sufrimiento vital. Y este marcado cariz
pesimista se presenta nitido tanto en el ascetismo de Schopenhauer como en el
Ténatos de Freud, pues en uno y otro se descubre la tendencia hacia un estado
de quietud, silencio y ausencia de perturbaciones*’. Mas atn, es improbable
que esta analogia sea fruto del zeitgeist de la época o de una mera coincidencia
historica.

Acercando el horizonte, uno reitera la idea de que, en efecto, «Freud, en
tanto pensador filosofico, es un colono del territorio descubierto por Scho-
penhauer [...] el vienés no fue remiso en reconocer esta vinculacion, que sello

46 CHOZA, J. (1991), Conciencia y afectividad. (Aristoteles, Nietzsche, Freud).
Pamplona: EUNSA, p. 54.

47 Véase el estudio de Freud en torno a la metapsicologia del traumatismo, el cual se
ocupa de la libido del yo, la libido narcisista, relacionadas con vivencias traumaticas.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



36 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

profundamente su obra, sobre todo a partir de la segunda topican*®, escribid

Fernando Savater. Sin el sello indeleble del pensamiento schopenhaueriano
dificilmente se entenderian las complejas dimensiones y vias freudianas,
maxime en su segunda topica. Existen razones de decisivo valor para argiiir
que la filosofia de Schopenhauer impregno6 el pensamiento de Freud desde sus
primeros pasos en la universidad, bien por lecturas de su obra—«hay evidencia
empirica (menciones y citas en la bibliografia freudiana) que vincula a Freud
con Schopenhauer desde 1900 hasta 1933. Las fuentes las componen tanto textos
criticos como epistolares»**—, bien por la alargada sombra de Schopenhauer
bajo la cual numerosas figuras se formaban, como Theodor Meynert o Eduard
von Hartmann. Cabe sentenciar, finalmente y en sintonia con Graciela Clément,
que «el Psicoanalisis se apoya en una concepcion materialista y positivista de
lo real y sostiene una antropologia pandeterminista en la que afloran las ideas
del filésofo de Danzig».>® La nocién de represion, las ideas del inconsciente
o de los impulsos sexuales, el instinto de muerte, el pesimismo o el conflicto
como la esencia de la humanidad son semillas germinadas del pensamiento de
Arthur Schopenhauer, en cualquier caso, el suelo donde el psicoanalisis echd
raices, un psicoanalisis irrigado de metafisica schopenhaueriana: la deuda del
psicoanalisis.

VII. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ABBAGNANO, N. (1973), Historia de la Filosofia. Barcelona: Montaner y Simon.

AMERY, J. (2005), Levantar la mano sobre uno mismo. Discurso sobre la muerte
voluntaria. Valencia: Pre-Textos.

BARRERO, L. F. (2010), El legado de Schopenhauer en el psicoandlisis freudiano
(Tesis de maestria). Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

CANO, L. M. (2008), «La metafisica del erotismo en Freud y Schopenhauer».
Intersticios, 12 (29), pp. 69-86.

CHOZA, J. (1991), Conciencia y afectividad. (Aristoteles, Nietzsche, Freud). Pamplona:
EUNSA.

CLEMENT, G. (1994), «Ideas filoséficas subyacentes en el psicoanalisis de Sigmund
Freud». Topicos. Revista de Filosofia de Santa Fe, 2, pp. 84-101.

CYBULSKA, E. (2015), «Freud’s Burden of Debt to Nietzsche and Schopenhauer».
Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 15 (2), pp. 1-15.

FREUD, S. (1979), Mas alla del principio de placer. Buenos Aires: Amorrortu.

FREUD, S. (2001), Autobiografia. Madrid: Alianza.

48 SAVATER,F. (1981), La teoria del héroe. (Elementos para una ética tragica). Madrid:
Taurus, p. 45.

49 OTERO,F. (2012), «Por qué estudiar la relacion entre Freud y Schopenhauer». Revista
Psicoanalisis, 10, p. 140.

50 CLEMENT, G. (1994), «Ideas filosoficas subyacentes en el psicoanalisis de Sigmund
Freud». Topicos. Revista de Filosofia de Santa Fe, 2, p. 101.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



Schopenhauer, Freud y la deuda del psicoanalisis 37

FREUD, S. (2010), El malestar en la cultura y otros ensayos. Madrid: Alianza.

GRACIA GOMEZ, A. A. (2021), «Freud y la filosofia: precedentes de una ambivalencia
fundamental». Thémata. Revista de Filosofia, 63, enero-junio, pp. 174-202.

GREEN, A. et al. (2020), La pulsion de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.

GRIMWADE, R. (2011), «Between the quills: Schopenhauer and Freud on sadism and
masochismy, The international Journal of Psychoanalysis, 92 (1), pp. 149-169.

GUPTA, R. K. (1975), «Freud and Schopenhauer», Journal of the History of Ideas,
36 4), pp. 721-728.

HOTHERSALL, D. (2005), Historia de la psicologia. México: McGraw Hill.

LAPLANCHE, J. «La pulsion de muerte en la teoria de la pulsion sexualy», en A. Green
et al. (2020), La pulsion de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.

LEAHEY, T. H. (1998), Historia de la Psicologia: principales corrientes en el
pensamiento psicologico. Madrid: Prentice Hall.

MANN, T. (2014), Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza.

MARIAS, J. (2003), Historia de la Filosofia. Madrid: Alianza.

MAINLANDER, P. (2023), Fragmentos pesimistas. Madrid: Sequitur.

OTERGO, F. (2012), «Por qué estudiar la relacion entre Freud y Schopenhauer». Revista
Psicoanalisis, 10, pp. 133-144.

PLESA, P. (2014), Schopenhauer’s psychological worldview: history, philosophy, and
relevance (Tesis de maestria). Ontario: Universidad de York.

RECHARDT, E. e IKONEN, P. «A proposito de la interpretacion de la pulsion de muerte»,
en A. Green et al. (2020), La pulsion de muerte. Buenos Aires: Amorrortu.

SAVATER, F. (1981), La teoria del héroe. (Elementos para una ética tragica). Madrid:
Taurus.

SCHOPENHAUER, A. (2007), El arte de conocerse a si mismo. Madrid: Alianza.

URIBE, J. (2010), «Voluntad y representacion en Arthur Schopenhauer y su influencia
sobre la obra de Sigmund Freud». Revista del Centro de Investigacion, 9 (34),
pp. 95-106.

ALEJIANDRO G. J. PENA es escritor y Profesor Contratado Doctor de la Universidad Internacional
de La Rioja (Espafa), adscrito al Departamento de Psicologia Clinica de la Facultad de
Ciencias de la Salud, donde ocupa el cargo de coordinador del Area de Psicologia Basica.
Doctor en Filosofia por la Universidad de Sevilla y doctorando en Comunicacion por la
Universidad de Malaga.

Lineas de investigacion:
Antropotanatologia y filosofia de la muerte.

Publicaciones recientes:

Juanio Macias, ALEJANDRO G. J. PENA y PEDRO NARANIO COBO, «Los problemas psicoldgicos como
dilemas filosoficos: Un viaje hacia la eudaimonia y la felicidad dentro de la infelicidad»,
Thémata. Revista de Filosofia, 71, 2025.

PEepRO NARANIO CoBO y ALEJIANDRO G. J. PERA, «El absurdo de la condiciéon humana en Sartre
y Camusy, Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion Filoséfica, 80, ntim.
308, 2024, pp. 337-350.

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



38 PEDRO NARANJO COBO Y ALEJANDRO G. J. PENA

ALEIANDRO G. J. PENA, El arte de vivir la muerte, Almuzara, 2024.
Email: alejandrogjpena@gmail.com

Pepro NarANJO CoBo es doctor internacional en Filosofia y profesor de Psicologia en distintas
instituciones. Como investigador ha escrito articulos cientificos, dado comunicaciones en
congresos y participado en el comité editorial de varias revistas académicas. Su ultima
publicacion es el ensayo sobre narrativa filosofica Metafargo (Jot Down Books, 2025).

Lineas de investigacion:
Fenomenologia, existencialismo, psicologia existencial.

Publicaciones recientes:

PEDRO NARCOB, METAFARGO, Jot Down Books, 2025.

Juanio MAcias, ALEJANDRO G. J. PENA y PEDRO NARANIO CoBO, «Los problemas psicologicos como
dilemas filosoficos: Un viaje hacia la eudaimonia y la felicidad dentro de la infelicidady,
Thémata. Revista de Filosofia, 71, 2025.

Email: pnarcobo@gmail.com

Contrastes vol. XXX-N°2 (2025)



