
© Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, vol. XXX Nº3 (2025), pp. 1-12. ISSN: 1136-4076 
Departamento de Filosofía, Universidad de Málaga, Facultad de Filosofía y Letras 

Campus de Teatinos, E-29071 Málaga (España)

Introducción: 
Hacia un feminismo posfundacional

Introduction: 
Towards a post-foundational feminism

LAURA LLEVADOT
Universidad de Barcelona (España)

el sintagma «feminismo posfundaCional» requiere, de entrada, una explicación. 
Antes de ser acusados de participar del espíritu lexicográfico innovador de la 
época que inventa nuevos palabros allí donde no hacía falta alguna, antes de 
que caiga sobre nosotros la sospecha de producir una mercancía cognitiva más, 
pronta a ser consumida en el mercado académico de los papers y las editoriales 
indexadas, cabe reclamar la urgencia y la necesidad de dicha categoría. Esto es lo 
que me propongo en las líneas que siguen, no sin antes advertir que cuando digo 
«un» feminismo posfundacional me refiero, en realidad, a muchos, aunque no a 
todos, tal y como los artículos que se recogen en este monográfico se encargan 
de mostrar, y que cuando digo «hacia», podía haber dicho igualmente «por», 
puesto que se trata de un deseo y de algo que percibimos como una necesidad, 
pero que si prefiero escribir «hacia» es porque ya estamos trabajando en él y 
hacia él nos dirigimos, tal y como puede concluirse tras la lectura de dichos ar-
tículos, así como por los proyectos de investigación en los que este monográfico 
se enmarca, a saber: «Pensamiento Contemporáneo Posfundacional: Análisis 
teórico-crítico de las ontologías contemporáneas de la negatividad y la cuestión 
de la violencia del fundamento (PID2020-117069GB-I00)» y «Pensamiento 
Contemporáneo Posfundacional-II: Análisis teórico-crítico de la ontología de la 
institución y sus fundamentos contingentes» (PID2023-146898NB-I00), de los 
que soy IP, y que han sido financiados por el Ministerio de Ciencia, Innovación 
y Universidades y la AEI (MICIU/AEI /10.13039/501100011033).



2 LAURA LLEVADOT

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

Lo que este volumen tiene de programático lo tiene también de proble-
mático, es decir, el «feminismo posfundacional» abre un campo problemático 
en el que caben diversas tipologías y articulaciones feministas, aunque no 
otras. Por lo que, en adelante, trataré de dibujar los contornos y las aristas de 
esta problematicidad que, de algún modo, ya estaban inscritas en el seno del 
posfundacionalismo, tal y como Marchart lo había definido en 2007, pero que 
se multiplican, extreman y perfilan, con la entrada de los feminismos. El femi-
nismo, aquí como en todas partes, nunca deja las cosas como estaban. Cuando 
el feminismo hace su entrada en un campo problemático no lo deja intacto, sino 
que llega para transformarlo. Esto es lo que sucede en el ámbito de la filosofía, 
la literatura, el arte…y es, sin duda, lo que ocurre también con la invención del 
sintagma «feminismo posfundacional». Tratemos de explicarlo.  

I. ¿qué es el posfundaCionalismo?

Cuando oliVer marChart haCe uso por primera vez, en El pensamiento 
político posfundacional, del término «posfundacional» que, aunque ya 
había sido utilizado anteriormente (Butler, 1995), no había recibido un 
tratamiento teórico sistemático, lo hace para caracterizar un paradigma 
de pensamiento político de la izquierda heideggeriana en el que incluye a 
autores como Nancy, Lefort, Badiou y Laclau (Marchart, 2007). Aquello 
que caracteriza estos pensamientos, en apariencia tan dispares, es el modo 
cómo reinterpretan la diferencia ontológica de Heidegger en términos po-
líticos. Todos ellos van a establecer una clara distinción entre el ámbito de 
lo político (lo ontológico) y la política (lo óntico), entre los antagonismos, 
luchas y contradicciones que se agitan en una sociedad, y su traducción, 
siempre parcial, en el terreno de la política práctica y sus mecanismos de 
representación y negociación. De esta suerte, la política, el orden jurídico 
y normativo que organiza una sociedad, a pesar de su insistencia en los 
fundamentos que la sostienen (Dios, la naturaleza humana, el bien, la jus-
ticia, la razón, el sujeto, la historia, …) no está nunca fundamentada en la 
medida en que jamás traduce, de modo completo y total, según ese ideal 
de «traducibilidad universal» que Derrida critica (1985), las demandas de 
lo político, el cual siempre va a conservar su condición de resto o exceso 
respecto a la política que afirma representarlo. Ese ámbito ontológico de 
lo político va a funcionar como el Ab-grund, lo abisal, el fondo sin fondo, 
de la política que se sostiene sobre un fundamento (Grund) necesariamente 
ficcional, contingente y, a menudo, inestable. De ahí que este paradigma de 
pensamiento porte el apelativo «posfundacional» que señala ese «más allá» 
o «más acá» de la política y su discurso fundacional.

A Marchart le interesa, en este punto, que el apelativo «pos» no lleve a 
error y se confunda, sin más, con lo que hasta ahora había sido concebido 



3Introducción: Hacia un feminismo posfundacional

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

como la «posmodernidad» que también, según Lyotard, daba los fundamen-
tos (Dios, la naturaleza humana, la razón, …) por zanjados (Lyotard, 2006). 
Así escribe:

El posfundacionalismo no debe confundirse con el antifundacionalismo o con 
un vulgar posmodernismo del «todo vale», hoy demodé, dado que un enfoque 
posfundacional no intenta borrar por completo esas figuras del fundamento, sino 
debilitar su estatus ontológico. (Marchart, 2009, p.15).

La distinción que Marchart establece aquí va a ser clave para el asunto 
que nos ocupa, el del feminismo, pero en general para todo planteamiento 
posfundacional. De un lado, se reclama diferenciar entre posfundacionalismo 
y posmodernidad en el sentido en que posfundacional no debe ser comprendi-
do como una época que viene «después» y en la que los fundamentos se han 
hundido definitivamente dando lugar a un sindios, sin criterios políticos ni 
estéticos, en el que todo es pastiche y «todo vale» (Jameson, 2001). Y, de otra 
parte, Marchart trata de distinguir entre el «antifundacionalismo» que lucha 
contra todo fundamento que pretenda erigirse como organizador de lo óntico y 
el «posfundacionalismo» que considera, por el contrario, que los fundamentos 
son contingentes e históricos, pero, al fin y al cabo, necesarios.

Respecto a la primera cuestión se puede objetar que no conocemos, en rea-
lidad, ningún autor que pueda inscribirse en una filosofía posmoderna del «todo 
vale». Cuando en 1979 Lyotard escribe La condición posmoderna lo que está 
haciendo no es proclamar un canto a favor del relativismo, sino un diagnóstico 
de época que señala el declive de la Modernidad y sus fundamentos contingen-
tes (verdad, razón, progreso…) en favor de una época en la que el saber, y por 
lo tanto la producción de verdad, se ha convertido en mercancía y puro «valor 
de cambio», por lo que dichos fundamentos ya no rigen. Nadie podrá decir a 
estas alturas del neoliberalismo que, en este sentido, Lyotard estaba equivocado. 
De hecho, son los autores modernistas, de Habermas a Rawls, los que lanzan 
«posmoderno» como un insulto a los pensadores que tratan de pensar más allá 
de los fundamentos contingentes de la Modernidad. De ello da buena cuenta 
Judith Butler en su artículo «Contingent Foundations: feminism & the question 
of “postmodernism”» (1995), en el que muestra que el declive de la categoría 
«mujer» y del concepto de «diferencia sexual», fundamentos contingentes de la 
Modernidad, no quiere decir, en absoluto, que «todo valga» ni que el feminismo 
haya perdido su norte, sino que implica la entrada en una época en la que estos
conceptos son objeto de disputa, les agrade o no a los espíritus ilustrados.

En este sentido puede decirse que lo posfundacional sí tiene algo de epocal, 
pese a las intenciones de Marchart, y así lo confirman autoras como Hito Steyerl 
(2014) y Rosi Braidotti (2015). La primera cuando afirma que «Imagina que 
caes. Pero no hay tierra» es el lema que da cuenta del fin de la perspectiva, de 



4 LAURA LLEVADOT

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

la idea de horizonte, que empoderó al sujeto colonial, y su sustitución por una 
imagen aérea sin puntos de referencia que las nuevas tecnologías procuran (Ste-
yerl, 2014, pp.15-32). Las perspectivas en caída libre de los videojuegos o las 
imágenes de Google Street View darían cuenta de esta nueva disposición espacial 
en la que el sujeto pierde su condición de tal para devenir objeto de una caída. 
La pérdida de linealidad, del ojo fijo que impone la interpretación de un espacio 
a conquistar es, a la vez, la pérdida irrecuperable del fundamento que orienta 
y prescribe, pero es, así mismo, la posibilidad de una liberación, de un vértigo 
productivo. La segunda, cuando defiende un feminismo posthumano (Braidotti, 
2015), al descubrirse que tras el pretendido ideal universal de humanidad que 
articuló todas las políticas sociales, económicas y científicas de la modernidad 
no se escondía sino una cierta idea de hombre (masculino, blanco, racional, 
amante de la proporción, tal como se presenta en el Hombre de Vitrubio) que 
en realidad era excluyente (de la feminidad, de la racialidad, de la irracionali-
dad y la desproporción). El posthumanismo feminista de Braidotti viene, así, 
a recordarnos el narcicismo fundacional y el imperialismo subsiguiente de los 
fundacionalismos modernos. Pero finalmente, quienes mejor han entendido 
el carácter posfundacional de nuestra época son, sin duda alguna, los nuevos 
fascismos quienes, catalizando el malestar que la ausencia de fundamentos de 
nuestras instituciones, todavía modernas, provoca, han sabido rentabilizar esta 
contradicción y vehicularla hacia la nostalgia de los fundamentos originarios (la 
diferencia sexual, la familia, el horizonte, y los privilegios del hombre blanco) 
que prometen restaurar.

Respecto a la segunda cuestión, la diferencia entre posfundacionalismo y 
antifundacionalismo, a pesar de la aparente claridad de la distinción, va a derivar 
en un escollo conceptual, del que justamente da cuenta este monográfico sobre 
feminismos, y del que el propio Marchart va a tratar de salir multiplicando 
las distinciones categoriales. Así, en un artículo posterior, Sobre la primacía 
de la política: el «giro ontológico» como forma del actuar político (2019), 
Marchart tiene que reconocer la existencia de otro posfundacionalismo, un 
posfundacionalismo insurreccional y anárquico que, sin embargo, pretende 
superar, vía Laclau, y en el que engloba posiciones como las de Schürmann, 
Abensour, Rancière, Stiegler o El comité invisible. Su rechazo a esta corriente 
anárquica del pensamiento posfundacional no podría ser menos contingente: 
si nos situásemos en esta línea de pensamiento «ya no habría lugar para un 
programa político positivo que pudiera entregar un punto de partida para cons-
truir una nueva hegemonía» (Marchart, 2009:147), y más adelante: «la tarea 
política consiste en darle vida a un «Nuevo Príncipe», esto es, a un nuevo tipo 
de afirmación política» (Marchart, 2009:147).

Marchart quiere evitar que el posfundacionalismo naufrague en una vía 
meramente negativa. Por este motivo había rechazado de entrada el antifunda-



5Introducción: Hacia un feminismo posfundacional

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

cionalismo atribuyéndole la creencia en la ausencia de fundamentos tout court. 
Esta misma operación es llevada a cabo por Braidotti en su propuesta posthu-
manista cuando afirma: «el sujeto posthumano no es postmoderno, es decir, no 
es antifundacionalista» (Braidotti, 2015, p. 67), y es la que ya planteaba Butler 
cuando advertía que «de lo que se trata no es de deshacerse de los fundamentos 
o incluso defender una posición conocida como antifundacionalismo» (Butler, 
1992, p. 15), sino de seguir utilizando el término universalidad pero de modo 
que quede «permanentemente abierto, permanentemente disputado, permanen-
temente contingente, para no dar por cerrados reclamos futuros de inclusión 
por adelantado» (Butler, 1992, p. 18). Sin embargo, no se sabe dónde puede 
encontrarse un representante del antifundacionalismo, pues a nadie, por crítico 
que sea con la Modernidad, se le ocurre pensar que los fundamentos no existen 
y que los hemos superado. La crítica a los fundamentos que no pretende alzar 
nuevos fundamentos contingentes sustitutorios sabe bien que los fundamentos, 
por ficticios y contingentes que sean, están por doquier y nos gobiernan, nos 
excluyen y nos violentan a diario, así por ejemplo la «diferencia sexual», los 
mandatos productivistas del capitalismo o el supuesto materialismo de las neu-
rociencias. Para el posfundacionalismo que renuncia a la universalidad ya de 
entrada, por considerarla arkhé, principio ordenador y, por lo tanto, comando 
y dominio, en su sentido etimológico (Agamben, 2019, p. 83), de lo que se 
trata es de cuestionar, abolir, criticar o deconstruir, el arkhé o el Grund de toda 
política, por contingente que se pretenda, puesto que la constatación de que 
los fundamentos son contingentes la secundan, aunque no lo expliciten, hasta 
quienes defienden su eternidad y su universalidad. Por eso las defienden, incluso 
por la fuerza y la violencia. Por este motivo Marchart tiene que reconocer, en 
este segundo momento, la existencia de un posfundacionalismo que, siendo 
crítico con los fundamentos, no pretende erigir Nuevos Príncipes, y a él remite 
las posiciones de autores como Abensour, Rancière, Agamben o Stiegler, a los 
que podríamos añadir muchos más1.

Sin embargo, hay todavía un tercer momento en esta elaboración del «pensa-
miento posfundacional» que está llevando a cabo Oliver Marchart, y para detec-

1  De hecho, la colección de Pensamiento Político Posfundacional editada por la edi-
torial Gedisa y que he dirigido de 2008 hasta su cierre en 2025, se encargó de incluir autores 
de ambos posfundacionalismos, de Ernesto Laclau y Chantal Mouffe a Calude Lefort, Alain 
Badiou, Hannah Arendt, o Philippe Lacoue-Labarthe y Jean-Luc Nancy o Mark Fisher, que 
pordrían ser considerados posfundacionalistas «contingentes», pero también autores como 
Rancière, Agamben, Foucault, Derrida, Lyotard o Anzaldúa que recaerían, quizás, del lado 
de lo que, en primera instancia, Marchart consideró antifundacionalismo, y en un segundo 
momento, «posfundacionalismo insurreccional». Ver: https://www.gedisa.com/articulos.
aspx?modo=c&fam=003 



6 LAURA LLEVADOT

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

tarlo me remito a un texto reciente todavía inédito2. En el «Prólogo» a Aperturas 
al pensamiento posfundacional (Llevadot, 2026), Marchart distingue entre un 
posfundacionalismo sensu largo, otro sensu stricto y, finalmente, un posfundacio-
nalismo sensu strictissimo en el que posiciona su propio pensamiento. ¿Por qué 
es necesaria esta distinción? Porque el hecho de que el posfundacionalismo trate 
de superar el paradigma marxista a través de un concepto de lo político que no se 
reduce al proletariado como fuerza antagónica que moviliza la política (y que por 
lo tanto incluye, como veremos, los feminismos) abre la puerta a concepciones 
realmente tibias de lo político como podrían ser las pragmatistas. Autores como 
Dewey o Rorty podrían ser considerados posfundacionalistas en la medida en 
que también ellos comprenden que los fundamentos son siempre contingentes 
y son, por lo tanto, modificables a través de la deliberación democrática, los 
juegos de lenguaje, el bricolage o cierta ingeniería social. Sin duda, esto tiene 
poco que ver con la izquierda heideggeriana que había inspirado a Marchart. 
De ahí que sea necesario pensar un posfundacionalismo sensu stricto que se 
diferencia del anterior porque maneja un concepto ontológico de lo político en 
términos conflictuales con la política establecida y, en este sentido, recoge del 
marxismo algo que los pragmatistas americanos no podrían digerir. Ahora bien, 
en la medida en que lo político, que no se reduce a la lucha de clases, aparece, 
sin embargo, como conflictivo, debemos incluir en este posfundacionalismo 
sensu stricto a los posfundacionalistas insurreccionales, a menudo también 
anárquicos, pues no otra cosa es el «desacuerdo» de Rancière o «la democracia 
contra el Estado» de Abensour, aun si lo conflictivo no se identifica, sin más, con 
el antagonismo. Por este motivo Marchart va a establecer una última distinción: 
el posfundacionalismo sensu strictissimo es aquel que no se limita a una con-
cepción negativa e insureccional de lo político, sino que apuesta por fomentar y 
defender nuevos fundamentos para la política. Es decir, que el posfundaciona-
lismo sensu strictissimo trata, en la práctica, siguiendo preceptos gramscianos, 
de accionar [enact] un proyecto hegemónico y organizar una voluntad colectiva 
capaz de re-fundar las instituciones, cosa que no puede hacerse sin estrategia, 
organización y conflicto.

Sería fácil, en este punto, ubicar los diversos textos que componen este 
monográfico sobre «feminismo prosfundacional» en el marco conceptual que 
nos proporciona Marchart. Sin embargo, haríamos un flaco favor al feminismo 

2  Me refiero al prólogo de Oliver Marchart al libro de Laura Llevadot, Aperturas al pen-
samiento político posfundacional, Barcelona: Herder, 2026 (en prensa) que cierra la colección 
de «Pensamiento Político Posfundacional» iniciada en la editorial Gedisa. Este texto ha sido 
también presentado en la reciente conferencia de Oliver Marchart, «On Post-Foundationalism 
in Sensu Stricto and in Sensu Largo», en el International Workshop Ungrounding the Political: 
The Contemporary Role of Antagonism, Contingency and Difference in Political Theory, Lisboa, 
11/11/2025.



7Introducción: Hacia un feminismo posfundacional

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

si no mostrásemos, además, como éste viene también a desestabilizarlo. Pues el 
concepto de lo político que el feminismo alberga no sólo cuestiona los funda-
mentos de la política institucional, sino los de la propia concepción ontológica 
de lo político como resto o exceso.

II.   feminismo posfundaCional

Cuando en 1969 el Movimiento de Liberación de las Mujeres (WLM) 
hizo suyo el lema «Lo personal es político» (Hanisch, 1969) demostró que el 
feminismo ya era posfundacional antes de la entrada en vigor del posfundacio-
nalismo en la teoría política contemporánea, y antes de que la propia teoría lo 
reconociese como aliado, pues también la teoría, no podía ser de otro modo, 
tiene un sesgo androcentrado. Que lo personal es político significa que aquello 
que ocurre en nuestras casas, en la intimidad del hogar, en las relaciones sen-
timentales o sexo-afectivas, en el modo de ser tratados en el lugar de trabajo, 
en la calle, en las redes o en un autobús, es tanto o más político que lo que se 
dirime en los parlamentos. Si esto es así, no es porque «lo personal» suponga 
algo excesivo o residual que la política sea incapaz de traducir, sino porque «lo 
personal» es el efecto de prácticas políticas e institucionales que lo preceden e 
instituyen de un cierto modo, casi siempre violento. Tal y como arguye Ester 
Jordana en el artículo de este monográfico: «Frente al lugar común de la me-
tafísica según el cual el fundamento precede a la institución, nuestra premisa 
es que la institución precede al fundamento». Es la institución de prácticas (la 
heterosexualidad normativa, por ejemplo), saberes (el médico) y tecnologías 
(jurídicas y psicosociales), las que sostienen los fundamentos o, como diría 
Derrida, los inventan para justificarse, del mismo modo que la «nación» no 
precede al Estado-nación, sino que es este último quien, desde el momento de 
su aparición, y a través de reiterados actos performativos, tiene que reclamar, 
redundar y producir un fundamento (la nación, en este caso), que lo legitime 
(Derrida, 1984). Pues bien, el fundamento que legitima el sometimiento, la 
dominación, la explotación y la violencia sobre las mujeres y los cuerpos 
feminizados es la «diferencia sexual» (Preciado, 2020; Llevadot, 2022), la 
diferencia binaria establecida entre dos identidades biológicas que el discurso 
médico, jurídico, científico y normativo, se encargó de estabilizar a lo largo 
de la modernidad. De ello dan cuenta tanto los estudios sobre la sexualidad de 
Foucault, en especial su análisis sobre el caso de Herculine Barbin (Foucault, 
2004), como los feminismos decoloniales (Lugones, 2016; Oyewùmí, 2023; 
Segato, 2010); los feminismos negros e interseccionales (Crenshaw, 1989; 
Lorde, 2002), el anarcafeminsmo de Chiara Bottici (2022) y la teoría queer 
(Butler, 1990; Preciado, 2020).

En consecuencia, no es posible considerar posfundacionales aquellos 
feminismos que se acogen al fundamento de la diferencia sexual, es decir, los 



8 LAURA LLEVADOT

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

feminismos ilustrados y transexcluyentes, en la medida en que reclaman, como 
también lo hacen los nuevos fascismos, la necesidad y la universalidad de la 
diferencia sexual binaria, aunque, a diferencia de estos, mantengan la categoría 
biológica de «mujer» como único sujeto político legítimo capaz de disputar 
derechos y reclamos en el ámbito de la política óntica.

Si embargo, esta primera distinción es todavía demasiado general y no 
explica por qué el feminismo posfundacional viene a problematizar y desesta-
bilizar la diferencia ontológica del posfundacionalismo. Lo que el feminismo 
posfundacional viene a disputarle a la teoría posfundacionalista, tal y como 
podrá apreciarse en la lectura de los textos que componen este monográfico, 
es: en primer lugar, aquello que se comprende como política óntica; en segun-
do lugar, el estatuto ontológico de lo político que va a ser leído en clave de 
«feminidad»; y, finalmente, qué conceptos pueden considerarse aún políticos, 
y por tanto susceptibles de disputa, en una época posfundacional que ve caer, 
uno a uno, la legitimidad de los fundamentos de la modernidad, aunque, como 
dice Steyerl, en la caída no haya tierra.

Que la política óntica no se reduce a las formas de representación que 
vienen organizando las democracias liberales es algo que vienen mostrando 
los feminismos del Sud Global de las últimas décadas, cuestión de la que se 
ocupan los tres primeros artículos de este monográfico: el de Silvia L. Gil, 
«Política virtuosa y potencia feminista en un tiempo histórico marcado por la 
crisis», el de Guiomar Rovira «#VivasNosQueremos: amistad política entre 
mujeres por la vida y onlife contra el feminicidio», y el de Luciana Cadahia 
«Feminismo populista: nuevas claves para pensar la emancipación». Los dos 
primeros artículos subrayan la potencia política del feminismo en la medida 
en que la «diferencia sexual binaria» articula, en realidad, el modo como las 
instituciones y su heteronormatividad establecen el trato con su otro, tal y 
como ya había planteado Segato (2010). Que ya no sean la fábrica o el Es-
tado las instituciones contra las que se articula la potencia feminista sino la 
vida en su totalidad, que deviene política, y en el extremo, también la muerte, 
los feminicidios, que sin duda alguna son políticos, hace del feminismo una 
fuerza política sin precedentes que pone en el centro cuestiones nuevas como 
los cuidados, la política espectral que involucra a todas las mujeres muertas, 
y formas de organización en las redes que ya no necesitan la mediación de 
portavoces que las representen. De hecho, el feminismo pone en jaque el 
sistema de representación de las democracias liberales dando cuenta de una 
política que lejos de orientarse hacia un futuro utópico, tal y como había sido 
pensado en la modernidad, actúa «aquí y ahora» sin nostalgia alguna ante la 
sobrevalorada «imaginación utópica» que, dicen los antiguos patronos de la 
política, hoy nos falta. Por su parte, el artículo de Luciana Cadahia, si bien 
recoge la idea de una diferencia feminista que ya no requiere de la identidad 



9Introducción: Hacia un feminismo posfundacional

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

binaria para pronunciarse, considera que la concepción de la política óntica 
en términos extra-representativos y no identitarios proviene de una tradición 
autonomista, de raigambre spinozista, que se muestra impotente para articular 
un imaginario político alternativo al neoliberalismo. Es por este motivo que 
Cadahia se decanta por una ontología social, bastante próxima a Laclau y a lo 
que Marchart ha definido como «posfundacionalismo sensu strictissimo», que 
apuesta por una política institucional, con liderazgos no patriarcales de mujeres,
que contribuya a las diversidades sexuales en el campo popular.

Esta disputa, sobre qué sea en realidad la política óntica, si únicamente 
aquella que aspira a la hegemonía en el sí de la institución, o bien, por el contra-
rio, aquella que presenta luchas políticas en todo el campo de lo social en tanto 
atañe y organiza la vida institucionalizada, adquiere su marco de comprensión 
en el cuestionamiento de aquello que el feminismo comprende como «diferencia 
sexual», «diferencia ontológica» o «diferencia» sin más. Y es justamente esta 
cuestión la que dirimen los tres artículos siguientes, a saber: el de Adrià Porta 
Caballé «Una propuesta posfundacional al debate feminista en torno a la khôra: 
¿receptáculo, espacio, materia o vacío? Derrida, Irigaray, Kristeva y Butler», 
el de Nicolás Pastor «El mosaico y la Ley. Relectura derridiana de la chora de 
Julia Kristeva», y el de Carolina Meloni «Atravesar los confines del género: el 
artificio simbólico y material de la subjetividad en la obra de Teresa de Laureti».

Que la cuestión de la khôra platónica haya sido objeto de teorizaciones y 
debates en el seno de la teoría feminista, en especial, en aquella que se reclama-
ba de la diferencia (Kristeva, Irigaray) muestra, de entrada, que el feminismo, 
desde antaño, se ha situado ya en lo que más tarde Marchart llamará posfunda-
cionalismo. Esto es así porque, tal y como muestran los trabajos de Adrià Porta 
y Nicolás Pastor, la khôra que en el Timeo señala un tercer género, un lugar o 
vacío originario, anterior a la división entre lo sensible y lo inteligible, lo óntico 
y lo ontológico, pero también, lo femenino y lo masculino, implica la necesidad 
de pensar un espacio pre-ontológico, una différance, si retomamos aquí el voca-
blo de Derrida, anterior a la ley del padre, al ámbito de lo simbólico, que divide 
los cuerpos en femeninos y masculinos y el campo político en lo político y la 
política. Esta anterioridad, que fue llamada por Irigaray la “esquicia entre cuerpo 
y pensamiento” (2010, p.120), y por Malabou, “esquema” o “plasticidad de la 
diferencia” en la que los entes y el ser se intercambian (2009, p. 46), supone un 
desplazamiento, aunque no una negación, de la tesis mayor del posfundaciona-
lismo, aquella que comprende lo político como condición trascendental de la 
política y, a la vez, como resto o exceso. Lo excesivo aquí es esta «diferencia», 
esta khôra, que precede la noción de «diferencia sexual» que el patriarcado se 
encargó de estabilizar a lo largo de la modernidad. Y esta diferencia puede ser 
comprendida, a su vez, en términos de feminidad no patriarcal, que es como la 
entiende Kristeva, como «no-todo», tal y como lo hará el psicoanálisis lacaniano, 



10 LAURA LLEVADOT

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

el psicoanálisis lacaniano, o bien en términos de multiplicidad, tal y como lo 
hará la teoría «queer» (Preciado, 2005). La cuestión es que el feminismo disputa, 
en términos ontológicos, la división entre lo político y la política entendiendo 
que esta se inscribe ya en una exclusión anterior, que es a su vez política y que 
la precede. Es por este motivo que el artículo de Carolina Meloni, dedicado al 
pensamiento de Teresa de Laureti va a situar el sujeto del feminismo, a la vez, 
dentro del género (el ámbito de lo simbólico, la ley del padre, la división entre 
femenino y masculino, lo político y la política) y también fuera de él. El sujeto 
del feminismo es, por lo tanto, un sujeto descentrado, dividido, excéntrico, 
disyunto, puesto que, a diferencia del proletariado o la raza, sabe bien que él 
mismo es un producto de la institución, que su feminidad se la debe a la ley y 
a la norma que la produce, pero que, a la vez, es el portador de una diferencia 
que cuestiona el reparto óntico-ontológico que establece el fundamento de la 
«diferencia sexual». Es en este sentido que el sujeto del feminismo es un sujeto 
posfundacional para el cual todo el campo de la vida deviene político y es, por 
este motivo, conflictual, ya sea en su pretensión de liderar la institución, como 
propone Cadahia, o bien en sus prácticas «aquí y ahora» capaces de desplegar 
gramáticas y luchas propias que, hasta entonces, nadie hubiese podido prede-
cir, como la construcción de anti-monumentos brilli brilli, y que sustituyen a 
los de los héroes de la patria, realizados por las mujeres mejicanas en lucha 
de las que nos habla el artículo de Guiomar Rovira. Nada más óntico que este 
ejercicio de libertad situada.

Pero, finalmente, si el feminismo posfundacional está en lucha contra los 
fundamentos que las instituciones instituyen, por contingentes y ficticios que 
sean, y que afectan el campo de la vida en su totalidad, debe también llevar a 
cabo un análisis de aquellos conceptos fundacionales que modulan nuestras 
vidas y que deben ser objeto de disputa teórica y práctica. Los dos últimos ar-
tículos de este monográfico, el de Ester Jordana, «“Para terminar con el juicio 
de la sexualidad”: Hacia una ética y una política anárquicas de los placeres 
con-sentidos», y el de Sophie Lewis, a quien agradecemos especialmente 
su participación, «Maternando contra la maternidad: el trabajo de doula, la 
xenohospitalidad y la idea de la madre-camarada (momrade)», articulan este 
trabajo de crítica conceptual. La tarea del feminismo posfundacional es tam-
bién el de una destitución (Jordana dirá «desinstitución») de los conceptos y 
prácticas que nos han instituido como sujetos anclados a un esquema binario 
que sobre-determina nuestros modos de relación. Así, el concepto de «deseo» y 
las prácticas sexuales organizadas entorno a él, tanto como el concepto de «ma-
ternidad», que es en realidad una institución que refuerza la privatización y la 
reproducción capitalista, deben ser puestas en cuestión y, quizás, substituidas por 
categorías menos fundacionales y más emancipadoras, tales como el «placer», 



11Introducción: Hacia un feminismo posfundacional

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

para Ester Jordana, o el «maternar», para Lewis, que se desvinculan del anclaje 
supuestamente biológico del fundamento moderno de la «diferencia sexual».

Se comprenderá entonces que el feminismo posfundacional sea un mo-
vimiento hacia, puesto que todavía nos queda mucho trabajo por hacer. Y 
también un movimiento por, puesto que frente a todos los intentos nostálgicos 
de re-fundación a los que asistimos en este momento en el que «caemos, pero 
no hay tierra», el feminismo posfundacional disputa cuál ha de ser el terreno 
real de la política óntica cuando lo personal es político, cuál el presupuesto 
de la división entro lo óntico y lo ontológico, pues hay una diferencia que no 
ha sido pensada y de la que la teoría feminista se ocupa, y finalmente, qué 
conceptos son hoy objeto de disputa y cuáles no son ya más reivindicables, en 
tanto nos someten a unos fundamentos que lejos de liberarnos nos esclavizan. 
«Ironías del dispositivo» decía Foucault, cuando creemos que luchando por 
nuestra liberación lo hacemos en realidad por nuestra esclavitud. A lo que 
Deleuze respondía con la tarea de «hacer un hijo por la espalda» (1995) a los 
filósofos de la tradición, con la finalidad de extraer de ellos nuevas armas. 
Pues bien, más allá de esta metáfora deleuziana claramente masculinista y 
homo-erótica, también el feminismo posfundacional hace hijos, por delante 
y por detrás, al posfundacionalismo, pero, además, como diría Lewis, los 
materna. Algo de esta maternidad entre camaradas es lo que este monográfico 
querría dar a ver, algo que no se doblega ante los fundamentos, históricos 
y contingentes, que nos rigen a nuestro pesar. Entre el posfundacionalismo 
sensu stricto y el sensu strictissimo, clama esta urgencia desclasificante y 
esta necesidad maternante. 

III. RefeRencias bibliogRáficas

AGAMBEN, G. (2019). Creación y anarquía. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.
BRAIDOTTI, R. (2015). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa.
BOTTICI, C. (2022). Anarcafeminismo. Barcelona: NED.
BUTLER, J. (1990), Gender Trouble. New York: Routledge.
BUTLER, J. (1995). «Contingent Foundations: feminism & the question of 

“postmodernism”». En: Benhabib, Butler, Cornell & Fraser (comps.) Feminist 
Contentions. New York-London: Routledge.

CRENSHAW, K. (1989), «Demarginalizing the Intersection of Race and Sexe», 
University of Chicago Legal Forum, pp. 139-167.

DELEUZE, G., (1995). Conversaciones. Valencia: Pre-textos.
DERRIDA, J., (1984). «Déclarations d’indépendance», en Otobiographies: L’enseignement 

de Nietzsche et la politique du nom propre. Paris: Galilée, pp. 13-32.
DERRIDA, J. (1985). «Des tours de Babel» en Graham, J., Difference in Translation, 

Ithaca and London: Cornell University Press.
FOUCAULT, M. (2004). «Le vrai sexe» en Heculine Barbin dite Alexina B. Paris: 

Gallimard.



12 LAURA LLEVADOT

Contrastes vol. XXX-Nº3 (2025)

HANISCH, C. (1970). “The Personal Is Political” en Notes from the Second Year: 
Women’s Liberation, edited by Shulamith Firestone and Anne Koedt, New 
York: WLM, https://www.carolhanisch.org/CHwritings/PIP.html (consultado: 
16/11/2025).

JAMESON, F. (2001). Teoría de la posmodernidad. Madrid: Trotta.
LLEVADOT, L. (2022). Mi herida existía antes que yo. Feminismo y crítica de la 

diferencia sexual. Barcelona: Tusquets.
LORDE, A., (2002), La hermana, la extranjera. Madrid: Horas y Horas.
LUGONES, M. (2016). «The Coloniality of Gender», en Harcourt, W., The Palgrave 

Handbook of Gender and Developement, Londres: Palgrave Mcmillian.
LYOTARD, J-F. (2006). La condición posmoderna. Madrid: Cátedra.
MALABOU, C. (2009). Changer de différence. Le féminin et la question philosophique. 

Paris: Galilée.
MARCHART, O. (2009). El pensamiento político posfundacional. La diferencia 

política en Lefort, Nancy, Badiou y Laclau. FCE. 
MARCHART, O. (2019). «Sobre la primacía de la política. El «giro ontológico» como 

forma del actuar político». Pensamiento al margen. Revista digital (10), 136-148.
MARCHART, O. (2025). «Prólogo» a Llevadot, L., Introducción al pensamiento 

político posfundacional, Barcelona : Herder (en prensa).
OYEWUMI, O. (2023). La invención de las mujeres. Barcelona: Virus.
PRECIADO, B. (2005). «Multitudes queer. Nota para una política de los “anormales”». 

Nombres, 19.
PRECIADO, P. (2020). Yo soy el monstruo que os habla, Barcelona: Anagrama.
SEGATO, Rita (2010), Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos 

sobre género entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. 
Buenos Aires: Prometeo. 

STEYERL, H. (2018). Los condenados de la pantalla. Buenos Aires: Caja Negra..

Laura LLevadot. Profesora Titular de la Universidad de Barcelona.

Líneas de investigación:
Pensamiento Contemporáneo Posfundacional; Feminismos contemporáneos.

Publicaciones recientes:
LLEVADOT, L. (2022). Mi herida existía antes que yo. Feminismo y crítica de la diferencia 

sexual. Barcelona: Tusquets.
LLEVADOT, L. (2023). «La ley del género: Derrida y Blanchot». Escritura e Imagen, 19, 

217-237. 
https://revistas.ucm.es/index.php/ESIM/article/view/93102
LLEVADOT, L. (2025). «Interview with Chiara Bottici: Anarcafeminism», Enrahonar: 

an international journal of theoretical and practical reason, n. 74, pp. 197-202.
https://revistes.uab.cat/enrahonar/article/view/v74-llevadot

Email: laullevadot@ub.edu


