Introduccion:
Hacia un feminismo posfundacional

Introduction:
Towards a post-foundational feminism

LAURA LLEVADOT
Universidad de Barcelona (Espaiia)

EL SINTAGMA «FEMINISMO POSFUNDACIONALY REQUIERE, de entrada, una explicacion.
Antes de ser acusados de participar del espiritu lexicografico innovador de la
época que inventa nuevos palabros alli donde no hacia falta alguna, antes de
que caiga sobre nosotros la sospecha de producir una mercancia cognitiva mas,
pronta a ser consumida en el mercado académico de los papers y las editoriales
indexadas, cabe reclamar la urgencia y la necesidad de dicha categoria. Esto es lo
que me propongo en las lineas que siguen, no sin antes advertir que cuando digo
«uny feminismo posfundacional me refiero, en realidad, a muchos, aunque no a
todos, tal y como los articulos que se recogen en este monografico se encargan
de mostrar, y que cuando digo «hacia», podia haber dicho igualmente «por»,
puesto que se trata de un deseo y de algo que percibimos como una necesidad,
pero que si prefiero escribir «hacia» es porque ya estamos trabajando en él y
hacia él nos dirigimos, tal y como puede concluirse tras la lectura de dichos ar-
ticulos, asi como por los proyectos de investigacion en los que este monografico
se enmarca, a saber: «Pensamiento Contemporaneo Posfundacional: Analisis
teorico-critico de las ontologias contemporaneas de la negatividad y la cuestion
de la violencia del fundamento (PID2020-117069GB-100)» y «Pensamiento
Contemporaneo Posfundacional-II: Andlisis teorico-critico de la ontologia de la
institucion y sus fundamentos contingentes» (PID2023-146898NB-100), de los
que soy IP, y que han sido financiados por el Ministerio de Ciencia, Innovacion
y Universidades y la AEI (MICIU/AEI /10.13039/501100011033).

© Contrastes. Revista Internacional de Filosofia, vol. XXX N°3 (2025), pp. 1-12. ISSN: 1136-4076
Departamento de Filosofia, Universidad de Malaga, Facultad de Filosofia y Letras
Campus de Teatinos, E-29071 Malaga (Espana)



2 LAURA LLEVADOT

Lo que este volumen tiene de programatico lo tiene también de proble-
matico, es decir, el «feminismo posfundacional» abre un campo problematico
en el que caben diversas tipologias y articulaciones feministas, aunque no
otras. Por lo que, en adelante, trataré de dibujar los contornos y las aristas de
esta problematicidad que, de algiin modo, ya estaban inscritas en el seno del
posfundacionalismo, tal y como Marchart lo habia definido en 2007, pero que
se multiplican, extreman y perfilan, con la entrada de los feminismos. El femi-
nismo, aqui como en todas partes, nunca deja las cosas como estaban. Cuando
el feminismo hace su entrada en un campo problematico no lo deja intacto, sino
que llega para transformarlo. Esto es lo que sucede en el ambito de la filosofia,
la literatura, el arte...y es, sin duda, lo que ocurre también con la invencién del
sintagma «feminismo posfundacional». Tratemos de explicarlo.

I. ;{QUE ES EL POSFUNDACIONALISMO?

CuANDO OLIVER MARCHART HACE USO por primera vez, en El pensamiento
politico posfundacional, del término «posfundacional» que, aunque ya
habia sido utilizado anteriormente (Butler, 1995), no habia recibido un
tratamiento tedrico sistematico, lo hace para caracterizar un paradigma
de pensamiento politico de la izquierda heideggeriana en el que incluye a
autores como Nancy, Lefort, Badiou y Laclau (Marchart, 2007). Aquello
que caracteriza estos pensamientos, en apariencia tan dispares, es el modo
como reinterpretan la diferencia ontolégica de Heidegger en términos po-
liticos. Todos ellos van a establecer una clara distincion entre el ambito de
lo politico (lo ontologico) y la politica (lo 6ntico), entre los antagonismos,
luchas y contradicciones que se agitan en una sociedad, y su traduccion,
siempre parcial, en el terreno de la politica practica y sus mecanismos de
representacion y negociacion. De esta suerte, la politica, el orden juridico
y normativo que organiza una sociedad, a pesar de su insistencia en los
fundamentos que la sostienen (Dios, la naturaleza humana, el bien, la jus-
ticia, la razon, el sujeto, la historia, ...) no esta nunca fundamentada en la
medida en que jamas traduce, de modo completo y total, seglin ese ideal
de «traducibilidad universal» que Derrida critica (1985), las demandas de
lo politico, el cual siempre va a conservar su condicion de resto o exceso
respecto a la politica que afirma representarlo. Ese ambito ontoldgico de
lo politico va a funcionar como el Ab-grund, lo abisal, el fondo sin fondo,
de la politica que se sostiene sobre un fundamento (Grund) necesariamente
ficcional, contingente y, a menudo, inestable. De ahi que este paradigma de
pensamiento porte el apelativo «posfundacional» que sefiala ese «mas alla»
0 «mas aca» de la politica y su discurso fundacional.

A Marchart le interesa, en este punto, que el apelativo «pos» no lleve a
error y se confunda, sin mas, con lo que hasta ahora habia sido concebido

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



Introduccion: Hacia un feminismo posfundacional 3

como la «posmodernidad» que también, segun Lyotard, daba los fundamen-
tos (Dios, la naturaleza humana, la razon, ...) por zanjados (Lyotard, 2006).
Asi escribe:

El posfundacionalismo no debe confundirse con el antifundacionalismo o con
un vulgar posmodernismo del «todo vale», hoy demodé, dado que un enfoque
posfundacional no intenta borrar por completo esas figuras del fundamento, sino
debilitar su estatus ontologico. (Marchart, 2009, p.15).

La distincién que Marchart establece aqui va a ser clave para el asunto
que nos ocupa, el del feminismo, pero en general para todo planteamiento
posfundacional. De un lado, se reclama diferenciar entre posfundacionalismo
y posmodernidad en el sentido en que posfundacional no debe ser comprendi-
do como una época que viene «después» y en la que los fundamentos se han
hundido definitivamente dando lugar a un sindios, sin criterios politicos ni
estéticos, en el que todo es pastiche y «todo vale» (Jameson, 2001). Y, de otra
parte, Marchart trata de distinguir entre el «antifundacionalismo» que lucha
contra todo fundamento que pretenda erigirse como organizador de lo éntico y
el «posfundacionalismo» que considera, por el contrario, que los fundamentos
son contingentes e histdricos, pero, al fin y al cabo, necesarios.

Respecto a la primera cuestion se puede objetar que no conocemos, en rea-
lidad, ningtin autor que pueda inscribirse en una filosofia posmoderna del «todo
vale». Cuando en 1979 Lyotard escribe La condicion posmoderna lo que esta
haciendo no es proclamar un canto a favor del relativismo, sino un diagndstico
de época que senala el declive de la Modernidad y sus fundamentos contingen-
tes (verdad, razon, progreso...) en favor de una época en la que el saber, y por
lo tanto la produccion de verdad, se ha convertido en mercancia y puro «valor
de cambioy, por lo que dichos fundamentos ya no rigen. Nadie podra decir a
estas alturas del neoliberalismo que, en este sentido, Lyotard estaba equivocado.
De hecho, son los autores modernistas, de Habermas a Rawls, los que lanzan
«posmoderno» como un insulto a los pensadores que tratan de pensar mas alla
de los fundamentos contingentes de la Modernidad. De ello da buena cuenta
Judith Butler en su articulo «Contingent Foundations: feminism & the question
of “postmodernism”» (1995), en el que muestra que el declive de la categoria
«mujer» y del concepto de «diferencia sexual», fundamentos contingentes de la
Modernidad, no quiere decir, en absoluto, que «todo valga» ni que el feminismo
haya perdido su norte, sino que implica la entrada en una época en la que estos
conceptos son objeto de disputa, les agrade o no a los espiritus ilustrados.

En este sentido puede decirse que lo posfundacional si tiene algo de epocal,
pese a las intenciones de Marchart, y asi lo confirman autoras como Hito Steyerl
(2014) y Rosi Braidotti (2015). La primera cuando afirma que «Imagina que
caes. Pero no hay tierra» es el lema que da cuenta del fin de la perspectiva, de

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



4 LAURA LLEVADOT

la idea de horizonte, que empodero al sujeto colonial, y su sustitucion por una
imagen aérea sin puntos de referencia que las nuevas tecnologias procuran (Ste-
yerl, 2014, pp.15-32). Las perspectivas en caida libre de los videojuegos o las
imagenes de Google Street View darian cuenta de esta nueva disposicion espacial
en la que el sujeto pierde su condicion de tal para devenir objeto de una caida.
Lapérdida de linealidad, del ojo fijo que impone la interpretacion de un espacio
a conquistar es, a la vez, la pérdida irrecuperable del fundamento que orienta
y prescribe, pero es, asi mismo, la posibilidad de una liberacion, de un vértigo
productivo. La segunda, cuando defiende un feminismo posthumano (Braidotti,
2015), al descubrirse que tras el pretendido ideal universal de humanidad que
articulo todas las politicas sociales, economicas y cientificas de la modernidad
no se escondia sino una cierta idea de hombre (masculino, blanco, racional,
amante de la proporcion, tal como se presenta en el Hombre de Vitrubio) que
en realidad era excluyente (de la feminidad, de la racialidad, de la irracionali-
dad y la desproporcion). El posthumanismo feminista de Braidotti viene, asi,
a recordarnos el narcicismo fundacional y el imperialismo subsiguiente de los
fundacionalismos modernos. Pero finalmente, quienes mejor han entendido
el caracter posfundacional de nuestra época son, sin duda alguna, los nuevos
fascismos quienes, catalizando el malestar que la ausencia de fundamentos de
nuestras instituciones, todavia modernas, provoca, han sabido rentabilizar esta
contradiccion y vehicularla hacia la nostalgia de los fundamentos originarios (la
diferencia sexual, la familia, el horizonte, y los privilegios del hombre blanco)
que prometen restaurar.

Respecto a la segunda cuestion, la diferencia entre posfundacionalismo y
antifundacionalismo, a pesar de la aparente claridad de la distincion, va a derivar
en un escollo conceptual, del que justamente da cuenta este monografico sobre
feminismos, y del que el propio Marchart va a tratar de salir multiplicando
las distinciones categoriales. Asi, en un articulo posterior, Sobre la primacia
de la politica: el «giro ontologico» como forma del actuar politico (2019),
Marchart tiene que reconocer la existencia de otro posfundacionalismo, un
posfundacionalismo insurreccional y anarquico que, sin embargo, pretende
superar, via Laclau, y en el que engloba posiciones como las de Schiirmann,
Abensour, Ranciere, Stiegler o El comité invisible. Su rechazo a esta corriente
anarquica del pensamiento posfundacional no podria ser menos contingente:
si nos situasemos en esta linea de pensamiento «ya no habria lugar para un
programa politico positivo que pudiera entregar un punto de partida para cons-
truir una nueva hegemonia» (Marchart, 2009:147), y mas adelante: «la tarea
politica consiste en darle vida a un «Nuevo Principe», esto es, a un nuevo tipo
de afirmacion politica» (Marchart, 2009:147).

Marchart quiere evitar que el posfundacionalismo naufrague en una via
meramente negativa. Por este motivo habia rechazado de entrada el antifunda-

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



Introduccion: Hacia un feminismo posfundacional 5

cionalismo atribuyéndole la creencia en la ausencia de fundamentos fout court.
Esta misma operacion es llevada a cabo por Braidotti en su propuesta posthu-
manista cuando afirma: «el sujeto posthumano no es postmoderno, es decir, no
es antifundacionalista» (Braidotti, 2015, p. 67), y es la que ya planteaba Butler
cuando advertia que «de lo que se trata no es de deshacerse de los fundamentos
o incluso defender una posicion conocida como antifundacionalismo» (Butler,
1992, p. 15), sino de seguir utilizando el término universalidad pero de modo
que quede «permanentemente abierto, permanentemente disputado, permanen-
temente contingente, para no dar por cerrados reclamos futuros de inclusion
por adelantado» (Butler, 1992, p. 18). Sin embargo, no se sabe donde puede
encontrarse un representante del antifundacionalismo, pues a nadie, por critico
que sea con la Modernidad, se le ocurre pensar que los fundamentos no existen
y que los hemos superado. La critica a los fundamentos que no pretende alzar
nuevos fundamentos contingentes sustitutorios sabe bien que los fundamentos,
por ficticios y contingentes que sean, estan por doquier y nos gobiernan, nos
excluyen y nos violentan a diario, asi por ejemplo la «diferencia sexual», los
mandatos productivistas del capitalismo o el supuesto materialismo de las neu-
rociencias. Para el posfundacionalismo que renuncia a la universalidad ya de
entrada, por considerarla arkhé, principio ordenador y, por lo tanto, comando
y dominio, en su sentido etimoloégico (Agamben, 2019, p. 83), de lo que se
trata es de cuestionar, abolir, criticar o deconstruir, el arkhé o el Grund de toda
politica, por contingente que se pretenda, puesto que la constatacion de que
los fundamentos son contingentes la secundan, aunque no lo expliciten, hasta
quienes defienden su eternidad y su universalidad. Por eso las defienden, incluso
por la fuerza y la violencia. Por este motivo Marchart tiene que reconocer, en
este segundo momento, la existencia de un posfundacionalismo que, siendo
critico con los fundamentos, no pretende erigir Nuevos Principes, y a él remite
las posiciones de autores como Abensour, Ranciere, Agamben o Stiegler, a los
que podriamos afiadir muchos mas'.

Sin embargo, hay todavia un tercer momento en esta elaboracion del «pensa-
miento posfundacional» que esta llevando a cabo Oliver Marchart, y para detec-

1 De hecho, la coleccion de Pensamiento Politico Posfundacional editada por la edi-
torial Gedisa y que he dirigido de 2008 hasta su cierre en 2025, se encargoé de incluir autores
de ambos posfundacionalismos, de Ernesto Laclau y Chantal Mouffe a Calude Lefort, Alain
Badiou, Hannah Arendt, o Philippe Lacoue-Labarthe y Jean-Luc Nancy o Mark Fisher, que
pordrian ser considerados posfundacionalistas «contingentes», pero también autores como
Ranciére, Agamben, Foucault, Derrida, Lyotard o Anzaldua que recaerian, quizas, del lado
de lo que, en primera instancia, Marchart consideré antifundacionalismo, y en un segundo
momento, «posfundacionalismo insurreccionaly. Ver: https://www.gedisa.com/articulos.
aspx?modo=c&fam=003

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



6 LAURA LLEVADOT

tarlo me remito a un texto reciente todavia inédito?. En el «Prologo» a Aperturas
al pensamiento posfundacional (Llevadot, 2026), Marchart distingue entre un
posfundacionalismo sensu largo, otro sensu stricto y, finalmente, un posfundacio-
nalismo sensu strictissimo en el que posiciona su propio pensamiento. ;Por qué
es necesaria esta distincion? Porque el hecho de que el posfundacionalismo trate
de superar el paradigma marxista a través de un concepto de lo politico que no se
reduce al proletariado como fuerza antagdnica que moviliza la politica (y que por
lo tanto incluye, como veremos, los feminismos) abre la puerta a concepciones
realmente tibias de lo politico como podrian ser las pragmatistas. Autores como
Dewey o Rorty podrian ser considerados posfundacionalistas en la medida en
que también ellos comprenden que los fundamentos son siempre contingentes
y son, por lo tanto, modificables a través de la deliberacién democratica, los
juegos de lenguaje, el bricolage o cierta ingenieria social. Sin duda, esto tiene
poco que ver con la izquierda heideggeriana que habia inspirado a Marchart.
De ahi que sea necesario pensar un posfundacionalismo sensu stricto que se
diferencia del anterior porque maneja un concepto ontologico de lo politico en
términos conflictuales con la politica establecida y, en este sentido, recoge del
marxismo algo que los pragmatistas americanos no podrian digerir. Ahora bien,
en la medida en que lo politico, que no se reduce a la lucha de clases, aparece,
sin embargo, como conflictivo, debemos incluir en este posfundacionalismo
sensu stricto a los posfundacionalistas insurreccionales, a menudo también
anarquicos, pues no otra cosa es el «desacuerdo» de Ranciére o «la democracia
contra el Estado» de Abensour, aun si lo conflictivo no se identifica, sin mas, con
el antagonismo. Por este motivo Marchart va a establecer una ultima distincion:
el posfundacionalismo sensu strictissimo es aquel que no se limita a una con-
cepcion negativa e insureccional de lo politico, sino que apuesta por fomentar y
defender nuevos fundamentos para la politica. Es decir, que el posfundaciona-
lismo sensu strictissimo trata, en la practica, siguiendo preceptos gramscianos,
de accionar [enact] un proyecto hegemonico y organizar una voluntad colectiva
capaz de re-fundar las instituciones, cosa que no puede hacerse sin estrategia,
organizacion y conflicto.

Seria facil, en este punto, ubicar los diversos textos que componen este
monografico sobre «feminismo prosfundacional» en el marco conceptual que
nos proporciona Marchart. Sin embargo, hariamos un flaco favor al feminismo

2 Me refiero al prologo de Oliver Marchart al libro de Laura Llevadot, Aperturas al pen-
samiento politico posfundacional, Barcelona: Herder, 2026 (en prensa) que cierra la coleccion
de «Pensamiento Politico Posfundacional» iniciada en la editorial Gedisa. Este texto ha sido
también presentado en la reciente conferencia de Oliver Marchart, «On Post-Foundationalism
in Sensu Stricto and in Sensu Largo», en el International Workshop Ungrounding the Political:
The Contemporary Role of Antagonism, Contingency and Difference in Political Theory, Lisboa,
11/11/2025.

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



Introduccion: Hacia un feminismo posfundacional 7

si no mostrasemos, ademas, como éste viene también a desestabilizarlo. Pues el
concepto de lo politico que el feminismo alberga no s6lo cuestiona los funda-
mentos de la politica institucional, sino los de la propia concepcion ontologica
de lo politico como resto o exceso.

II. FEMINISMO POSFUNDACIONAL

Cuando en 1969 el Movimiento de Liberacion de las Mujeres (WLM)
hizo suyo el lema «Lo personal es politico» (Hanisch, 1969) demostr6 que el
feminismo ya era posfundacional antes de la entrada en vigor del posfundacio-
nalismo en la teoria politica contemporanea, y antes de que la propia teoria lo
reconociese como aliado, pues también la teoria, no podia ser de otro modo,
tiene un sesgo androcentrado. Que lo personal es politico significa que aquello
que ocurre en nuestras casas, en la intimidad del hogar, en las relaciones sen-
timentales o sexo-afectivas, en el modo de ser tratados en el lugar de trabajo,
en la calle, en las redes o en un autobts, es tanto o mas politico que lo que se
dirime en los parlamentos. Si esto es asi, no es porque «lo personal» suponga
algo excesivo o residual que la politica sea incapaz de traducir, sino porque «lo
personal» es el efecto de practicas politicas e institucionales que lo preceden e
instituyen de un cierto modo, casi siempre violento. Tal y como arguye Ester
Jordana en el articulo de este monografico: «Frente al lugar comtin de la me-
tafisica segun el cual el fundamento precede a la institucion, nuestra premisa
es que la institucion precede al fundamento». Es la institucion de practicas (la
heterosexualidad normativa, por ejemplo), saberes (el médico) y tecnologias
(juridicas y psicosociales), las que sostienen los fundamentos o, como diria
Derrida, los inventan para justificarse, del mismo modo que la «nacion» no
precede al Estado-nacion, sino que es este Gltimo quien, desde el momento de
su aparicion, y a través de reiterados actos performativos, tiene que reclamar,
redundar y producir un fundamento (la nacion, en este caso), que lo legitime
(Derrida, 1984). Pues bien, el fundamento que legitima el sometimiento, la
dominacioén, la explotacién y la violencia sobre las mujeres y los cuerpos
feminizados es la «diferencia sexual» (Preciado, 2020; Llevadot, 2022), la
diferencia binaria establecida entre dos identidades bioldgicas que el discurso
médico, juridico, cientifico y normativo, se encargd de estabilizar a lo largo
de la modernidad. De ello dan cuenta tanto los estudios sobre la sexualidad de
Foucault, en especial su analisis sobre el caso de Herculine Barbin (Foucault,
2004), como los feminismos decoloniales (Lugones, 2016; Oyewumi, 2023;
Segato, 2010); los feminismos negros e interseccionales (Crenshaw, 1989;
Lorde, 2002), el anarcafeminsmo de Chiara Bottici (2022) y la teoria queer
(Butler, 1990; Preciado, 2020).

En consecuencia, no es posible considerar posfundacionales aquellos
feminismos que se acogen al fundamento de la diferencia sexual, es decir, los

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



8 LAURA LLEVADOT

feminismos ilustrados y transexcluyentes, en la medida en que reclaman, como
también lo hacen los nuevos fascismos, la necesidad y la universalidad de la
diferencia sexual binaria, aunque, a diferencia de estos, mantengan la categoria
biologica de «mujer» como tUnico sujeto politico legitimo capaz de disputar
derechos y reclamos en el ambito de la politica ontica.

Si embargo, esta primera distincioén es todavia demasiado general y no
explica por qué el feminismo posfundacional viene a problematizar y desesta-
bilizar la diferencia ontologica del posfundacionalismo. Lo que el feminismo
posfundacional viene a disputarle a la teoria posfundacionalista, tal y como
podra apreciarse en la lectura de los textos que componen este monografico,
es: en primer lugar, aquello que se comprende como politica ontica; en segun-
do lugar, el estatuto ontologico de lo politico que va a ser leido en clave de
«feminidad»; y, finalmente, qué conceptos pueden considerarse atn politicos,
y por tanto susceptibles de disputa, en una época posfundacional que ve caer,
uno a uno, la legitimidad de los fundamentos de la modernidad, aunque, como
dice Steyerl, en la caida no haya tierra.

Que la politica ontica no se reduce a las formas de representacion que
vienen organizando las democracias liberales es algo que vienen mostrando
los feminismos del Sud Global de las ultimas décadas, cuestion de la que se
ocupan los tres primeros articulos de este monografico: el de Silvia L. Gil,
«Politica virtuosa y potencia feminista en un tiempo histdrico marcado por la
crisis», el de Guiomar Rovira «#VivasNosQueremos: amistad politica entre
mujeres por la vida y onlife contra el feminicidio», y el de Luciana Cadahia
«Feminismo populista: nuevas claves para pensar la emancipacion». Los dos
primeros articulos subrayan la potencia politica del feminismo en la medida
en que la «diferencia sexual binaria» articula, en realidad, el modo como las
instituciones y su heteronormatividad establecen el trato con su otro, tal y
como ya habia planteado Segato (2010). Que ya no sean la fabrica o el Es-
tado las instituciones contra las que se articula la potencia feminista sino la
vida en su totalidad, que deviene politica, y en el extremo, también la muerte,
los feminicidios, que sin duda alguna son politicos, hace del feminismo una
fuerza politica sin precedentes que pone en el centro cuestiones nuevas como
los cuidados, la politica espectral que involucra a todas las mujeres muertas,
y formas de organizaciéon en las redes que ya no necesitan la mediacion de
portavoces que las representen. De hecho, el feminismo pone en jaque el
sistema de representacion de las democracias liberales dando cuenta de una
politica que lejos de orientarse hacia un futuro utdpico, tal y como habia sido
pensado en la modernidad, actia «aqui y ahora» sin nostalgia alguna ante la
sobrevalorada «imaginacion utopica» que, dicen los antiguos patronos de la
politica, hoy nos falta. Por su parte, el articulo de Luciana Cadahia, si bien
recoge la idea de una diferencia feminista que ya no requiere de la identidad

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



Introduccion: Hacia un feminismo posfundacional 9

binaria para pronunciarse, considera que la concepcion de la politica ontica
en términos extra-representativos y no identitarios proviene de una tradicion
autonomista, de raigambre spinozista, que se muestra impotente para articular
un imaginario politico alternativo al neoliberalismo. Es por este motivo que
Cadahia se decanta por una ontologia social, bastante proxima a Laclau y a lo
que Marchart ha definido como «posfundacionalismo sensu strictissimo», que
apuesta por una politica institucional, con liderazgos no patriarcales de mujeres,
que contribuya a las diversidades sexuales en el campo popular.

Esta disputa, sobre qué sea en realidad la politica ontica, si unicamente
aquella que aspira a la hegemonia en el si de la institucion, o bien, por el contra-
rio, aquella que presenta Iuchas politicas en todo el campo de lo social en tanto
atafie y organiza la vida institucionalizada, adquiere su marco de comprension
en el cuestionamiento de aquello que el feminismo comprende como «diferencia
sexualy», «diferencia ontologica» o «diferencia» sin mas. Y es justamente esta
cuestion la que dirimen los tres articulos siguientes, a saber: el de Adria Porta
Caballé «Una propuesta posfundacional al debate feminista en torno a la khora:
(receptaculo, espacio, materia o vacio? Derrida, Irigaray, Kristeva y Butlery,
el de Nicolas Pastor «El mosaico y la Ley. Relectura derridiana de la chora de
Julia Kristevay, y el de Carolina Meloni «Atravesar los confines del género: el
artificio simbolico y material de la subjetividad en la obra de Teresa de Laureti».

Que la cuestion de la khora platonica haya sido objeto de teorizaciones y
debates en el seno de la teoria feminista, en especial, en aquella que se reclama-
ba de la diferencia (Kristeva, Irigaray) muestra, de entrada, que el feminismo,
desde antaio, se ha situado ya en lo que mas tarde Marchart llamara posfunda-
cionalismo. Esto es asi porque, tal y como muestran los trabajos de Adria Porta
y Nicolas Pastor, la khdra que en el Timeo sefala un tercer género, un lugar o
vacio originario, anterior a la division entre lo sensible y lo inteligible, lo 6ntico
y lo ontolodgico, pero también, lo femenino y lo masculino, implica la necesidad
de pensar un espacio pre-ontologico, una différance, si retomamos aqui el voca-
blo de Derrida, anterior a la ley del padre, al ambito de lo simbdlico, que divide
los cuerpos en femeninos y masculinos y el campo politico en lo politico y la
politica. Esta anterioridad, que fue llamada por Irigaray la “esquicia entre cuerpo
y pensamiento” (2010, p.120), y por Malabou, “esquema” o “plasticidad de la
diferencia” en la que los entes y el ser se intercambian (2009, p. 46), supone un
desplazamiento, aunque no una negacion, de la tesis mayor del posfundaciona-
lismo, aquella que comprende lo politico como condicidn trascendental de la
politica y, a la vez, como resto o exceso. Lo excesivo aqui es esta «diferenciay,
esta khora, que precede la nocion de «diferencia sexual» que el patriarcado se
encargo de estabilizar a lo largo de la modernidad. Y esta diferencia puede ser
comprendida, a su vez, en términos de feminidad no patriarcal, que es como la
entiende Kristeva, como «no-todo», tal y como lo hara el psicoanalisis lacaniano,

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



10 LAURA LLEVADOT

el psicoanalisis lacaniano, o bien en términos de multiplicidad, tal y como lo
har4 la teoria «queer» (Preciado, 2005). La cuestion es que el feminismo disputa,
en términos ontoldgicos, la division entre lo politico y la politica entendiendo
que esta se inscribe ya en una exclusion anterior, que es a su vez politica y que
la precede. Es por este motivo que el articulo de Carolina Meloni, dedicado al
pensamiento de Teresa de Laureti va a situar el sujeto del feminismo, a la vez,
dentro del género (el ambito de lo simbdlico, la ley del padre, la division entre
femenino y masculino, lo politico y la politica) y también fuera de él. El sujeto
del feminismo es, por lo tanto, un sujeto descentrado, dividido, excéntrico,
disyunto, puesto que, a diferencia del proletariado o la raza, sabe bien que €l
mismo es un producto de la institucion, que su feminidad se la debe a la ley y
a la norma que la produce, pero que, a la vez, es el portador de una diferencia
que cuestiona el reparto dntico-ontoldgico que establece el fundamento de la
«diferencia sexual». Es en este sentido que el sujeto del feminismo es un sujeto
posfundacional para el cual todo el campo de la vida deviene politico y es, por
este motivo, conflictual, ya sea en su pretension de liderar la institucion, como
propone Cadahia, o bien en sus practicas «aqui y ahora» capaces de desplegar
gramaticas y luchas propias que, hasta entonces, nadie hubiese podido prede-
cir, como la construccion de anti-monumentos brilli brilli, y que sustituyen a
los de los héroes de la patria, realizados por las mujeres mejicanas en lucha
de las que nos habla el articulo de Guiomar Rovira. Nada mas ontico que este
ejercicio de libertad situada.

Pero, finalmente, si el feminismo posfundacional esta en lucha contra los
fundamentos que las instituciones instituyen, por contingentes y ficticios que
sean, y que afectan el campo de la vida en su totalidad, debe también llevar a
cabo un andlisis de aquellos conceptos fundacionales que modulan nuestras
vidas y que deben ser objeto de disputa tedrica y practica. Los dos ultimos ar-
ticulos de este monografico, el de Ester Jordana, «“Para terminar con el juicio
de la sexualidad”: Hacia una ética y una politica anarquicas de los placeres
con-sentidos», y el de Sophie Lewis, a quien agradecemos especialmente
su participacion, «Maternando contra la maternidad: el trabajo de doula, la
xenohospitalidad y la idea de la madre-camarada (momrade)», articulan este
trabajo de critica conceptual. La tarea del feminismo posfundacional es tam-
bién el de una destitucion (Jordana dird «desinstitucion») de los conceptos y
practicas que nos han instituido como sujetos anclados a un esquema binario
que sobre-determina nuestros modos de relacion. Asi, el concepto de «deseo» y
las practicas sexuales organizadas entorno a €l, tanto como el concepto de «ma-
ternidad», que es en realidad una institucion que refuerza la privatizacion y la
reproduccion capitalista, deben ser puestas en cuestion y, quizas, substituidas por
categorias menos fundacionales y mas emancipadoras, tales como el «placer»,

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



Introduccion: Hacia un feminismo posfundacional 11

para Ester Jordana, o el «maternar», para Lewis, que se desvinculan del anclaje
supuestamente biologico del fundamento moderno de la «diferencia sexualy.

Se comprendera entonces que el feminismo posfundacional sea un mo-
vimiento hacia, puesto que todavia nos queda mucho trabajo por hacer. Y
también un movimiento por, puesto que frente a todos los intentos nostalgicos
de re-fundacion a los que asistimos en este momento en el que «caemos, pero
no hay tierray, el feminismo posfundacional disputa cudl ha de ser el terreno
real de la politica ontica cuando lo personal es politico, cual el presupuesto
de la division entro lo ontico y lo ontologico, pues hay una diferencia que no
ha sido pensada y de la que la teoria feminista se ocupa, y finalmente, qué
conceptos son hoy objeto de disputa y cuales no son ya mas reivindicables, en
tanto nos someten a unos fundamentos que lejos de liberarnos nos esclavizan.
«Ironias del dispositivo» decia Foucault, cuando creemos que luchando por
nuestra liberacién lo hacemos en realidad por nuestra esclavitud. A lo que
Deleuze respondia con la tarea de «hacer un hijo por la espalda» (1995) a los
filésofos de la tradicion, con la finalidad de extraer de ellos nuevas armas.
Pues bien, mas alla de esta metafora deleuziana claramente masculinista y
homo-erotica, también el feminismo posfundacional hace hijos, por delante
y por detras, al posfundacionalismo, pero, ademas, como diria Lewis, los
materna. Algo de esta maternidad entre camaradas es lo que este monografico
querria dar a ver, algo que no se doblega ante los fundamentos, historicos
y contingentes, que nos rigen a nuestro pesar. Entre el posfundacionalismo
sensu stricto 'y el sensu strictissimo, clama esta urgencia desclasificante y
esta necesidad maternante.

III. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AGAMBEN, G. (2019). Creacion y anarquia. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

BRAIDOTTI R. (2015). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa.

BOTTICI, C. (2022). Anarcafeminismo. Barcelona: NED.

BUTLER, J. (1990), Gender Trouble. New York: Routledge.

BUTLER, J. (1995). «Contingent Foundations: feminism & the question of
“postmodernism”». En: Benhabib, Butler, Cornell & Fraser (comps.) Feminist
Contentions. New York-London: Routledge.

CRENSHAW, K. (1989), «Demarginalizing the Intersection of Race and Sexey,
University of Chicago Legal Forum, pp. 139-167.

DELEUZE, G., (1995). Conversaciones. Valencia: Pre-textos.

DERRIDA, J., (1984). «Déclarations d’indépendance», en Otobiographies: L'enseignement
de Nietzsche et la politique du nom propre. Paris: Galilée, pp. 13-32.

DERRIDA, J. (1985). «Des tours de Babel» en Graham, J., Difference in Translation,
Ithaca and London: Cornell University Press.

FOUCAULT, M. (2004). «Le vrai sexe» en Heculine Barbin dite Alexina B. Paris:
Gallimard.

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



12 LAURA LLEVADOT

HANISCH, C. (1970). “The Personal Is Political” en Notes from the Second Year:
Women's Liberation, edited by Shulamith Firestone and Anne Koedt, New
York: WLM, https:/www.carolhanisch.org/CHwritings/PIP.html (consultado:
16/11/2025).

JAMESON, F. (2001). Teoria de la posmodernidad. Madrid: Trotta.

LLEVADOT, L. (2022). Mi herida existia antes que yo. Feminismo y critica de la
diferencia sexual. Barcelona: Tusquets.

LORDE, A., (2002), La hermana, la extranjera. Madrid: Horas y Horas.

LUGONES, M. (2016). «The Coloniality of Gender», en Harcourt, W., The Palgrave
Handbook of Gender and Developement, Londres: Palgrave Mcmillian.

LYOTARD, J-F. (2006). La condicion posmoderna. Madrid: Catedra.

MALABOU, C. (2009). Changer de différence. Le féminin et la question philosophique.
Paris: Galilée.

MARCHART, O. (2009). El pensamiento politico posfundacional. La diferencia
politica en Lefort, Nancy, Badiou 'y Laclau. FCE.

MARCHART, O. (2019). «Sobre la primacia de la politica. El «giro ontologico» como
forma del actuar politico». Pensamiento al margen. Revista digital (10), 136-148.

MARCHART, O. (2025). «Prélogo» a Llevadot, L., Introduccion al pensamiento
politico posfundacional, Barcelona : Herder (en prensa).

OYEWUMLI, O. (2023). La invencion de las mujeres. Barcelona: Virus.

PRECIADO, B. (2005). «Multitudes queer. Nota para una politica de los “anormales”».
Nombres, 19.

PRECIADO, P. (2020). Yo soy el monstruo que os habla, Barcelona: Anagrama.

SEGATO, Rita (2010), Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos
sobre género entre la antropologia, el psicoandlisis y los derechos humanos.
Buenos Aires: Prometeo.

STEYERL, H. (2018). Los condenados de la pantalla. Buenos Aires: Caja Negra..

Laura LLEvADOT. Profesora Titular de la Universidad de Barcelona.

Lineas de investigacion:
Pensamiento Contemporaneo Posfundacional; Feminismos contemporaneos.

Publicaciones recientes:

LLEVADOT, L. (2022). Mi herida existia antes que yo. Feminismo y critica de la diferencia
sexual. Barcelona: Tusquets.

LLEVADOT, L. (2023). «La ley del género: Derrida y Blanchot». Escritura e Imagen, 19,
217-237.

https://revistas.ucm.es/index.php/ESIM/article/view/93102

LLEVADOT, L. (2025). «Interview with Chiara Bottici: Anarcafeminism», Enrahonar:
an international journal of theoretical and practical reason, n. 74, pp. 197-202.

https://revistes.uab.cat/enrahonar/article/view/v74-llevadot

Email: laullevadot@ub.edu

Contrastes vol. XXX-N°3 (2025)



