«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPOy. DISCIPLINA
CREADORA COMO METODO DE TRANSFIGURACION DE
LO SENSIBLE EN NIETZSCHE

«Persuade the body first». Creative discipline as a method of

Transfiguration of the Sensible in Nietzsche

Marta Gonzalez Ortegon
Universidad de Sevilla

RESUMEN: La obra de Nietzsche estd repleta de mascaras dionisiacas que experimentan e
inauguran nuevos sentidos capaces de acelerar el proceso de transvaloracion desde el corazéon
del nihilismo activo. Este trabajo subraya la importancia de los movimientos expansivos de
las figuras carnavalescas que conforman el circulo dionisiaco: imagenes de la vida exuberante
que, con su fuerza transfiguradora, conciencian sobre la necesidad de fortalecer la corporalidad
y despliegan los detalles de la disciplina creadora propuesta por el filosofo como antidoto para
avivar las fuerzas activas en aquellas voluntades de poder decididas a no sucumbir ante el gran
cansancio y el miedo inculcado por las diversas instancias reactivas.
Palabras clave: nihilismo activo — mascaras — movimiento — corporalidad

ABSTRACT: Nietzsche’s work is full of Dionysian masks that experiment and inaugurate
new senses able to accelerate the process of transvaluation from the heart of active nihilism.
This work emphasizes the importance of the expansive movements of the carnivalesque
figures of the Dionysian circle: images of exuberant life which, with their transfiguring force,
raise awareness of the need to strengthen corporality and unfold the details of the creative
discipline proposed by the philosopher to enliven the active forces in those wills to power
determined to not succumb to the great weariness and fear instilled by the different reactive
instances.

Keywords: active nihilism — masks — movement — corporality

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 49-71. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 21-10-2024  Aceptado: 10-01-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




50 MARTA GONZALEZ ORTEGON

Las aguas salinas del lago Urmi se consumen tefiidas de rojo. ;Se habra
desangrado Zaratustra? — Nietzsche esconde pedazos de Dioniso en cada
figura que aparece desde Humano, demasiado humano (HH), ese particular
libro-ocasion para la toma de conciencia, fortaleza y seguridad acerca del
futuro y las direcciones que habria de adoptar su delicada tarea. Con sumo
cuidado coloca gestos, movimientos y rasgos de caracter dionisiacos que
aumentan el sentimiento de poder y dan vida al espiritu libre, al caminante
y a su (des)doble-sombra, a los esquemas balbucientes del Ubermensch, asi
como a los fantasmas de glaciares y a los hiperboreos!, esas criaturas extrafias
presentadas por Pindaro en sus Piticas, cuyas vidas son convertidas por
Nietzsche en testimonio de la posibilidad de una existencia mas libre y mejor,
propia, pero aun desconocida. Descuartiza al dios-filosofo casi por necesidad,
como si de forma prematura barruntara que la muerte de su Zaratustra
quedaria sin escribir. Incluso en los desarrollos de las obras previas al anuncio
del ocaso del profeta del eterno retorno da suma importancia al injerto de
los signos, pues confia —no sin desaliento— en unos lectores con mejor
olfato, ojo y disposicion hermenéutica que sus contemporaneos para enhebrar
nuevos sentidos que lleven a tomar partido en el ensanche y multiplicacion
de las perspectivas. Esta tarea general a la que con éxito se consagra todo el
corpus nietzscheano se desarrolla gracias a ojos-bisturies para los que el ver
es parte indispensable de la accion. Nietzsche cifra el rigor al que aspira el
perspectivismo en este apunte de 1881 para La gaya ciencia (GC): «Labor:
iver las cosas como son! Medio: jllegar a verlas como las ven cien ojos,
muchas personas! [...] Muchos otros, y ver desde muchos ojos, desde muchas
miradas absolutamente personales — eso es lo correcto»?.

El enriquecimiento con el que ha de contar la reeducacion de la mirada
y de la sensibilidad, para ser efectivo, ha de ser incorporado —Nietzsche
se emplea a fondo: basta atender al desfile de personajes—. Atras quedaron,

1 Pienso en los hiperbéreos como las figuras con las que Nietzsche tienta un paso mas en el
mejoramiento de las virtudes fortalecedoras del espiritu libre, pues son aquellos que, de algiin modo,
han logrado parte de la transformacion que se alcanza —se conquista— Uinicamente a fuerza de crear
el propio camino: «jMas alla del norte, del hielo, del dia de hoy, / mas alla de la muerte, / aparte — /
nuestra vida, nuestra dicha! / Ni por tierra, / ni por mar, / podras encontrar el camino / que lleva hacia
nosotros, los hiperboreos: / asi lo vaticind de nosotros una boca sabia», FP IV, 20 [71]. Aparecen en
CS, § 265 (1879) y no vuelven hasta 1888, en AC § 1, 7 y en los apuntes de la época. Hiperborea, «mas
alla del norte», es una mitica region localizada con cierto consenso —aunque no sin discrepancias
entre los clasicos— mas alla los montes Ripeos, casi siempre nevados. Elementos como lo inhdspito
del lugar, la cadena montafiosa, el frio y lo enigmatico de los seres y su sensibilidad —para nosotros
«inhumana-sobrehumana»— indican la distancia que nos separa de ellos, asi como la dureza y la
complejidad del proceso de transformacion vital encarnado por estos singulares personajes. Lo glacial
y las alturas son recursos frecuentes con los que Nietzsche subraya tanto la soledad —no pocas veces
cruel— como la frescura tonificante y rejuvenecedora que acompaiia a toda metamorfosis.

2 FPII, 2.4 11[65].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 51

por insostenibles, la pretenciosa impersonalidad, el impostado desinterés
y la maquillada objetividad, por utiles que resultaran para el desarrollo de
las ciencias. Contra la conceptualidad escualida e infértil se dirige no solo
toda la conocida pars destruens y la gran guerra’, sino también —y sobre
todo, de manera tan decisiva como desatendida, cuando no despreciada como
«literaturan— sus «siesy, las tentativas y las exploraciones de dimensiones
descuidadas en las que anidan nuevas formas de vida. En esta atmosfera, el
trabajo del Nietzsche mas rotundo se centra en el tipo de movimiento que puede
transvalorar y en aquellas disposiciones corporales que, una vez asimiladas,
pueden ser capaces de crear cauces de continuidad para voluntades de poder
comprometidas con modos de vida que hagan justicia al caracter de un mundo
en devenir. Dicho con sus palabras: crear «el primer lenguaje para una nueva
serie de experienciasy, para lo inaudito. Se trata, por tanto, de ver y pensar cémo
estan constituidos y qué hacen los cuerpos que pueden provocar, introducir y
dirigir cambios a través del dominio de las fuerzas activas. La primacia de la
accién directa, de la practica y de lo vivo ahorma los desarrollos tedricos*, en
clara concordancia con el compromiso transvalorador de las voluntades de
poder legisladoras, creadoras de los valores del futuro, inscritas en el corazon
del nihilismo activo.

El objetivo de este trabajo es esclarecer el compromiso ultimo de
Nietzsche con esta labor afirmativa desplegada justo en esos escritos
en principio dedicados a la parte de su «tarea que dice no». Si prestamos
atencion a la puesta en escena, a los detalles de la composicion y a los vinculos
tematicos que muestran los movimientos expansivos de los personajes del
circulo dionisiaco, podemos advertir que el camino de la transvaloracion esta
mas transitado de lo que con frecuencia se tiende a pensar. Insistiremos en
ello al analizar las implicaciones y conexiones que nos muestran las figuras
mismas cuando Nietzsche las convierte en ensamblajes filosoficos y goznes
poéticos, musicales y literarios con los que experimentar, explorar y convocar
a la humanidad futura a través de ciertos signos mimicos. Cuando no la
provoca, la arrastra hacia si, engatusa sus sentidos. Tarea y lucha —vencer
convenciendo— en la que vuelca todos los recursos seductores propios del

3 Lapars destruens es la que dice y hace «no», MBM, siendo Za la parte afirmativa (EH, «Mas
alla del bien y del mal», 1). Nietzsche inserta la polaridad para aclarar el sentido de lo que quiere
hacer y la conexion entre ambas obras, pero no cabe desligar, en ninglin caso, todos los sies de la
lucha contra el «Gran No». Lo muestra en las criticas a los valores morales cuando las entrelaza con
opciones valorativas mas sanas, si bien expresadas de forma algo criptica precisamente para obligar
al lector a participar en la creacion de sentidos.

4 La primacia de la accién a la hora de incorporar las transformaciones es recurrente en los
esbozos del eterno retorno, incluido el importante FP 11, 2%, 11 [141]: «Ensefiamos la doctrina — es
el medio mas fuerte de asimilarla nosotros mismos».

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



52 MARTA GONZALEZ ORTEGON

amor y de la danza, que desactivan las lecturas mas belicistas, poco delicadas
o brutas de la voluntad de poder.

De manera oblicua, nuestro tema de fondo sera la profundidad de lo
creativo, su poder, sus limites para transformar la sensibilidad humana®, dada
la enorme importancia que cobran las fuerzas activas en este enfoque de la
accion poética, filosofica y vital como recurso efectivo para impulsar los
cambios. Concretaremos la propuesta a través de los nudos tedricos presentes
en los procesos metamorficos que, al actuar, posibilitan el aumento de fuerzas.
En primer lugar, las mascaras dionisiacas nos muestran la necesidad de
arriesgar la propia vida para poder llegar a ser lo que uno es, sabido que el
mundo que deviene esta repleto de sucesivas vidas-muertes y muertes en vida
que garantizan su futuro sin hipotecarse a formas prefijadas ni a finalidades
ulteriores. La complejidad de esta concepcion del devenir impide que se
la inscriba tanto en el relajado flujo determinista como en el voluntarismo
ingenuo, optimista, ciego ante los limites. El juego de ajuste-desajuste
incesante entre necesidad y libertad se dirime en el seno de las voluntades de
poder, de acuerdo con el caracter inacabado de sus disputas.

No se debe descuidar la dimension global del problema: las fuerzas
reactivas, que constituyen una dimension insoslayable de la voluntad de
poder, siguen pujando por su propia imposicion. La lucha no se libra en
igualdad de condiciones, ya que los siglos de dominio les confieren mucha
ventaja y destreza en la manipulacion. Por este motivo es esencial que los
complices sean conscientes de que no sirve actuar a ciegas ni a la desesperada;
al avance de la reactividad solo puede hacerle frente la organizacion audaz,
disciplinada y atenta de las voluntades de poder que han tomado partido
por la afirmacion. Para trazar algunas respuestas es preciso —asunto del
segundo epigrafe— pensar los recursos que avivan las fuerzas activas a
través de la propia corporalidad (los movimientos expansivos que tonifican
la musculatura, el cuidado de la dieta y los pequefios habitos), lo cual puede
servir tanto para prevenir la regresion como para proponer una alternativa
viable a la extenuacion, al miedo, a la enfermedad y al gran cansancio con
el que la «bestian®, gregaria y mansa, se ha resignado ante los sutiles medios

5 A esta inquietud pretendia dar respuesta en los apuntes preparatorios para La voluntad de
poder, FP 1V, 7 [2]: Lo “creativo”, ;a qué profundidad llega? ;por qué toda actividad, incluso la de
un sentido, va unida al placer? ;Porque existia previamente un impedimento, una presion? ;O mas
bien porque todo actuar es un superar, un ensefiorearse, y provoca un aumento del sentimiento de
poder? — El placer en el pensar. — Finalmente, no es soélo el sentimiento de poder sino el placer de
crear y en lo creado: porque toda actividad nos llega a la conciencia como conciencia de una “obra”.

6 «Dicho fisioldgicamente: en la lucha con la bestia hacer que esta enferme puede ser el tinico
medio de hacerla débily, CI, «Los “mejoradores” de la humanidady, 2. Si el valor del mundo reside
en su interpretacion, el remedio ha de pasar por la superacion del aletargamiento con ficciones mas
sanas: «que toda elevacion del hombre lleva consigo la superacion de interpretaciones mas estrechas,

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 53

para la desactivacion y posterior anulacion de toda su alegria y potencia,
estrechando asi los margenes de accion.

Todas las maniobras con las que Nietzsche corporeiza, carnavaliza’ su
pensamiento cobran fuerza, sentido y densidad desde los escritos posteriores a
El nacimiento de la tragedia (NT), en los que traza y tensa las ambivalencias
inherentes a la critica de una moral a la que, piensa, su propia hipocresia no le
permite reconocer la irrenunciable necesidad de mentir sistematicamente para
dominar. Nietzsche convierte estas ambivalencias —que no siempre resuelve,
tensionandolas atin mas— en una ventaja-fortaleza cuando mantiene la critica
y, al mismo tiempo —esto lo convierte en intempestivo—, pondera su polo
afirmativo, el que acepta que lo propio de lo humano es la simplificacion y la
produccion de engafios ttiles y que, por tanto, si hay inocencia en el mentir
y hay cadaveres divinos corpore insepulto, somos, oficialmente, los inicos
encargados de redireccionar las producciones de esa facultad para ponerlas al
servicio de nuestro bienestar, ain no considerado materia de invencidn. Solo
bajo el foco creativo podra la vida hallar su justificacion estética, religando
cualquier tentativa de redencion al plano de inmanencia.

que toda fortificacion y ampliacion de poder que se alcance abre nuevas perspectivas y hace creer en
nuevos horizontes — esto recorre mis escritos», FP IV, 2 [108].

7 «Carnavaly, pese a los intentos cristianos de unificar el «punto cero» de su origen, también
procede de carrus navalis, la designacion para los carros con forma de barco en los que las deidades
paganas llegaban a los pueblos, desde el mar y los rios —lugar de las transformaciones de vida y
muerte—, en numerosas festividades de la Antigiiedad. Con las fiestas y los ritos primaverales se
despedia el invierno y se inauguraba el afo agricola, honrando a las fuerzas divinas encargadas de
la fecundidad y la regeneracion de la naturaleza, de ahi su caracter agrario y sexual. Los cortejos de
estas fiestas, mas que a las solemnes procesiones que hoy conocemos, se asemejaban a las cabalgatas,
desfiles con disfraces, pieles, mascaras, cantos, gritos e instrumentos. Hay constancia de diversos tipos
de celebraciones a lo largo de todo Oriente y Occidente. En el caso de Roma, los carruajes sagrados
llegaron desde Egipto a través de la Navigium Isidis, la fiesta con la que nave de Isis atracaba cada
afio en el puerto de Ostia. Los carros alegoricos portaban a Baco y a Saturno y, en algunos pueblos
nordicos del norte de Europa, anunciaban la llegada de la diosa ctonica Nerthus, venerada por los
germanos. Durante la Edad Media se «cristianizoy la palabra a través de la union con carne y levare
(«alzar», «levantar») para hacerla coincidir con la abstinencia de la carne y sus atribuidos pecados
en cuaresma. Sin embargo, esta ficcion también inaugura sentidos interesantes. Pokorny vincula
levare y levis («levey, «ligero») a la raiz protoindoeuropea *leg"h, cuyas variaciones y derivados
(como leicht) indican ligereza, rapidez y agilidad «en movimiento y peso»; «moverse con facilidad,
agilmente». Lachen y laugh proceden de ella: la risa es ligera y el reir aligera, «vuelve facil», orea
el espiritu. Nietzsche trasladara esta riqueza de sentidos, tonos y referencias al caracter festivo y
jocoso que confiere a la Einverleibung, la «incorporacion» como complejo proceso de asimilacion
y ajuste de las transformaciones y disposiciones vitales que se digieren cuando se encarnan. Solo se
comprende lo sentido, lo visto por «la propia carne»: «No se tiene oidos para aquello a lo que no se
tiene acceso desde la vivencia», EH, «Por qué escribo libros tan buenos», 1. La reinvencion del arte
de las fiestas se volvera fundamental. Cf. Teresa Escobar Rohde, Tiempo sagrado, México: Planeta,
1990, pp. 63-75; Julius Pokorny, Indogermanisches etymologisches worterbuch, 1. Band, Bern: A.
Francke Verlag, 1959, p. 660.

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



54 MARTA GONZALEZ ORTEGON

Dar cuenta de la densidad del entramado tedrico y las alternativas
practicas que Nietzsche despliega a proposito de la fortaleza como sanacion
en un juego irresuelto entre lo individual y lo colectivo, lo actual, lo péstumo
y lo venidero supondria realizar otro importante acercamiento —por diminuto
que parezca— a esta idea fundamental: el mundo es mas profundo de lo que
el dia pensé [Die Welt ist tief, und tiefer als der Tag gedacht], como profundo
es su dolor [Tief ist ihr Weh], y, sobre todo, lo que para nosotros resulta
contraintuitivo —y, tal vez por ello, atin invivible—: «jOcho! El placer [Lust]
— es mas profundo aun que el sufrimiento [Herzeleid]», «jNueve! El dolor
[Weh] dice: jpasa! jDiez! Pero todo placer quiere eternidad [Doch alle Lust
will Ewigkeit] — jOnce! — jquiere profunda, profunda eternidad! [will tiefe,
tiefe Ewigkeit]»®.

I. PLIEGUES DE SEDUCCION

«Dioniso» es una unidad insuficiente y provisional empleada para
condensar un nucleo problematico y todo un proyecto de transformacion vital
y filosofica. Reducido a su minima expresion: «jeuohe!» [edoi], el grito alegre
de las bacantes y los satiros que, solo con «ev-», buscaba poner en marcha
la transformacion de la vida hacia lo bueno y conforme a si. Dioniso, segun
Kerényi, la «raiz de la vida indestructible», una palabra de aromas frescos
elegida por su poder para convocar en torno a ella un enorme universo creativo
que convierte el «dolor de la parturienta» en el instinto religioso mas hondo
de vida, prefiado de futuro’® gracias a la capacidad destructiva y creativa de
las fuerzas tonificadoras que sirven de estimulante para la voluntad de poder.
Como es sabido, a esta excitacion y sobrecarga de la voluntad que incrementa
el estado de placer, de fuerza y sentimiento de plenitud la llama Nietzsche
«ebriedad»'?, condicion fisiologica necesaria para la elevacion del sentimiento
de poder y el sometimiento violento de las cosas caracteristico del arte.

8 Za, IlI, «La otra cancion del baile», 3.

9 Los desarrollos que aqui resumimos no se comprenden sin el vinculo con la doctrina de los
misterios dionisiacos y la psicologia del orgiasmo en los que Nietzsche se detiene en CI, «Lo que tengo
que agradecer a los antiguos», 4 y 5, frente a la catarsis aristotélica: «/No para liberarse del horror y la
compasion, no para purificarse de un afecto peligroso mediante su vehemente descarga [...] — sino
para ser uno mismo, mas alla del horror y la compasion, el eterno placer del devenir». Cuando mienta
«Dioniso» habla de lo eterno creador y, por ello, necesariamente destructor: «sensibilidad y crueldad.
La caducidad podria interpretarse como el gozo de una fuerza generadora y destructora, como continua
creaciony», FP 1V, 2 [106]. Cf. Karl Kerényi, Dionisios, raiz de la vida indestructible, trad. de Adan
Kovacsics, Barcelona: Herder, 1998. Especialmente relevante la primera parte, el preludio minoico-
cretense, para un acercamiento a la religion historica que fue antes de quedar sepultada por la losa
del mito y las mixtificaciones de diversos cultos. En el Ensayo de autocritica (EaC, 1886) a NT con
«qué es dionisiaco?», Nietzsche, como seflala Kerényi, también apunt6 a Creta.

10 CI, «Incursiones de un intempestivo», 8; 10 para el desarrollo pausado de los tipos de
ebriedad, asi como FP 1V, 14 [35, 117].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 55

Aqui nos interesa el papel seductor del «gran dios ambiguo y tentador»
[grosse Zweideutige und Versucher Gott] y el hechizo de los «iniciados» en
los que continua viviendo el «gran oculto» [grosse Verborgene] cuando los
embellece y los hace mas fuertes, malvados y profundos!!. Nietzsche muestra
la importancia que confiere a la transformacion en el magistral cierre de
MBM, donde los tultimos aforismos van adquiriendo tintes poéticos hasta
convertirse en canto de frio y alturas en el épodo «Desde altas montafias». Esta
dramatizacion del contenido en la forma —teoria encarnada de filosofo y poeta
que derriba los limites entre una y otra— le permiti6 cantar a Dioniso como a
su juicio debi6 haberlo hecho en CI, como poeta: «Hubiera debido cantar esa
“nueva alma” — jy no hablar!»!2. Reaparece en escena en el hermoso § 295 de
MBM, donde la virtud transformadora del filosofo Dioniso se atribuye al genio
del corazén [Das Genie des Herzens], un espiritu sobreabundante, delicado,
ligero, peligroso y seguro de si que contagia, por derroche y con amor!3, sus
nuevas virtudes, posibles gracias a la alegria tintineante y pasion renovada por
la vida. Renuncia al deseo de abandonar sus disfraces y mascaras [Masken;
Larven], pues él no los necesita, pero sabe que su trabajo en lo mas profundo
de las sensibilidades carcomidas acelerara el proceso transvalorador:

[...] no lanza una mirada que no albergue una consideracion y un pliegue de
seduccion, de cuya maestria forma parte el hecho de saber como aparentar —y
no aquello que ¢él es, sino lo que para aquellos que le siguen supone una coaccion
mas para impulsarse cada vez mas hacia €l, para seguirle siempre mas intima y
radicalmente [...] el genio del corazoén, que enseia a la mano torpe y precipitada
a vacilar y agarrar con mayor delicadeza; [...] el genio del corazon, de cuyo
contacto todos vuelven mas ricos, no agraciados ni estupefactos, no transportados
ni oprimidos por un bien extrafio, sino mas ricos de si mismos, mas nuevos que
antes, desatados, oreados y sondeados por un viento de deshiclo, tal vez mas
inseguros, mas delicados, fragiles y truncados, pero colmados de esperanzas que
aun no tienen nombre, colmados de nuevas voluntades y corrientes, colmados
de nuevas contravoluntades y contracorrientes... [...] Es mas, si estuviera
permitido, yo le atribuiria, de acuerdo con la costumbre de los hombres, bellos
y solemnes nombres de gala y de virtud, mucha glorificacion de su valentia de
escrutador y descubridor, asi como de su probidad, veracidad y amor osados.
Aunque con todos estos venerables trastos y adornos un dios asi no sabria ni por

11 «“Si, repitio, mas fuerte, mas malvado y mas profundo; también mas bello” — y entonces
el dios-tentador sonri6 con su sonrisa alcionica [mit seinem halkyonischen Léicheln]», MBM, § 295.

12 EaC, § 3.

13 Elsalto Dioniso-Zaratustra, en lo que respecta a los rasgos activos, no es brusco, sino evolu-
tivo, magmatico. Lo pienso en conexion con la ternura, abundancia, jovialidad y generosidad creativas
que destaca en «La voluntad seglin Zaratustra» (pp. 43-72) Manuel Barrios Casares, La voluntad de
poder como amor, Barcelona: Ediciones del Serbal, 1990.

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



56 MARTA GONZALEZ ORTEGON

¢ zar. “;Gu , diria, iy tus igu uienqui u
donde empezar. “jGuarda eso, diria, para ti y tus iguales ienquiera que los
necesite! Yo — no tengo razones para cubrir mi desnudez!”.

Los disfraces son pliegues multiformes, complicaciones, bucles para
seducir, convencer y enamorar directamente a los sentidos, para sugestionar
los musculos y provocar hormigueo en la fisura de los problemas y sus
relaciones. Una excitacion fisioldgica con efectos tonificantes. De acuerdo con
Deleuze —Spinoza y Nietzsche mediante— fundar es plegar, curvar y rizar
hasta determinar lo indeterminado. Esta idea fundamental sobre el impacto
estético en la sensibilidad le da una pauta para la creacion y la transmision
de su filosofia, como sintetiza en el laconismo del § 128 de MBM: «Cuanto
mas abstracta es la verdad que quieres ensefiar, mas tendras que seducir a los
sentidos que conducen hacia ella». Y a través de los sentidos pretende filtrarse
Nietzsche cuando poetiza, canta e insiste sobre lo dicho de mil formas en
prosa.

En Los dioses en el exilio—y en la segunda y tercera parte de Salon— de
su admirado Heinrich Heine encuentro una de las referencias carnavalescas
mas fuertes en las que Nietzsche puede inspirarse para disfrazar a los dioses
de fantasmas'®. No en vano, un fantasma es una mascaral>: en latin, mascus,
masca significa «fantasma» y en arabe, maskharah es también «hombre
con una mascara» o «bufén». A Heine le bastan tres capitulos de una obra
inacabada para hacer reir al lector al mostrarle que los reinos celestes también
sucumben en tiempos de crisis. El relato narra la divertidisima y apresurada
transformacion de las divinidades grecorromanas en demonios tras la «victoria
definitiva del cristianismo». Incendiados sus templos, perseguidos bajo
horripilantes maldiciones, los «pobres dioses» tuvieron que «huir de manera
vergonzosa y, bajo todo tipo de disfraces, buscar escondite entre nosotros,
en la tierra»'. Estos «pobres emigrantes» tras la «gran retirada» cambiaron
el néctar por la cerveza y, ademas, hubieron de buscar oficios burgueses en
los que pudieran aprovechar sus habilidades pasadas'” para poder ganarse

14 Nietzsche tuvo acceso al texto. Disponia en su biblioteca de un ejemplar de Heinrich Hei-
ne, Letzte Gedichte und Gedanken, Hamburg: Hoffmann und Campe, 1869, XX, Heinrich Heine’s
Sammtliche Werke, del que ,,Zu dem ,Gotter im Exil ** formaba parte (pp. 311-316). Cf. Nietzsches
personliche Bibliothek, ed. Giuliano Campioni, Paolo D’lorio, Maria Cristina Fornari, Francesco
Fronterotta y Andrea Orsucci, Berlin / New York: W. de Gruyter, 2003, p. 282.

15 Cf. Mario Satz, El rostro y sus mascaras. Variaciones y constancias, Barcelona: Acantilado,
2024.

16 Heinrich Heine, Cuadros de viaje. Los dioses en el exilio, trad. de Miguel Angel Vega
Cernuda y Elena Serrano Bertos, Madrid: Catedra, 2015, pp. 466-467.

17 En Heine, los dioses eligen sus disfraces: «resulta obvio que, en la eleccion de la
mascara que le pudiera ocultar y del oficio que le diera para vivir, tuviera en cuenta sus antece-
dentes y sus talentosy, ibid., p. 480. En Nietzsche, Dioniso los selecciona, pero la voluntad no
puede decidir con absoluta libertad su transformacion: uno solo se convierte en quien puede ser.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 57

un humilde jornal. Por eso pudo verse a Apolo, tras apacentar las vacas
de Ademetos, como pastorcito en la Baja Austria. Llevado a juicio por su
sospechoso y bello canto, fue delatado por un monje que lo sefial6 como dios
pagano. Al no soportar las torturas, confesé que era el dios Apolo'®. Marte no
tuvo mayor fortuna: «antiguo dios de la guerra, desde la victoria del dios de los
cristianos no hay mucho que contar»'®, aunque sufrié mucho al llegar a Roma
y ver el estado de los templos donde, en tiempos mejores, fueron venerados
¢l y su malograda parentela. Dioniso, por sus dotes, pudo vivir bien, ya que
no tuvo que disfrazarse, como si lo hacian los tres monjes franciscanos que
acudian anualmente a casa de un joven y piadoso pescador para cruzar el lago
en su pequena barca. En el claro del bosque que se abria solo en la celebracion
de las orgias pdstumas, para abolir la jerarquia —operacidon necesaria para
experimentar algo inédito e inaugurar una esfera temporal que lata a ritmos
diferentes—, todas las cabezas de mujeres, hombres y seres androginos
eran coronadas, sin excepcion, diseminando el poder entre todo el cortejo.
Heine, siempre provocador y critico con la religion judeo-cristiana por haber
mermado la vida empufiando un «talisman domesticador» ya apolillado —la
cruz—, previene los aspavientos morales:

A lo sumo sentirds un suave escalofrio de placer, un repeluzno estético a la
vista de esta palida congregacion de nobles fantasmas que han surgido de los
sarcofagos de sus tumbas o del escondite de sus ruinosos templos para celebrar
de nuevo el antiguo y gozoso culto divino y, con juegos y danzas, festejar la
marcha triunfal del divino liberador, del salvador del placer de los sentidos, para
de nuevo bailar la danza jocosa del paganismo, el cancan del mundo antiguo,
con una carencia absoluta de modestia hipocrita, con la absoluta locura desatada
de los antiguos dias, jocosa, jubilosa y juguetonamente, sin que por ello tuvieran
que hacer su aparicion los sergeants de ville de una moral espiritualista: “Evoe
Bacce™?,

A Nietzsche le convence esta figura carnavalesca del fantasma, pues le da
juego: un muerto que no se quiere marchar, que vuelve al lugar que se resistio
a abandonar, o bien aquello que ve —que cree ver, que quiere o necesita ver—
un ojo alucinado cuando se instaura de repente, en forma de losa, la larga
ausencia de lo familiar. En cierto sentido, el fantasma no esta del todo muerto;
a ese hilo de vida se aferra para adoptar cualquier forma. Sin perjuicio de
sufrir crisis identitarias, el fantasma puede ser Doppelgdnger del caminante

18 No cesaron sus desgracias: «Transcurrido cierto tiempo se le quiso sacar de su tumba para
empalarle, ya que se creia que debia haber sido un vampiro y que las mujeres enfermas sanarian
gracias a este remedio casero de probada eficacia. Sin embargo, se encontro la sepultura vacia.», ibid.

19 Ibid., pp. 467-468.

20 Ibid., p. 472.

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



58 MARTA GONZALEZ ORTEGON

(CS; Za) y disfraz divino, como refiere en este otro apunte de 1881 para la GC:

Alli donde se respeta, admira, alegra, teme, espera, presiente, se oculta atn el
Dios al que hemos declarado muerto — por todas partes ronda, y lo unico que
desea es que no se le conozca ni se le llame por su nombre. Y como desaparece
al igual que la sombra de Buda en la cueva — sigue vivo en la nueva y rara
circunstancia de que ya nadie crea en él. jSe ha convertido en un fantasma!
iClaro que si!?!

No es de extrafar entonces que entrene la mirada de sus lectores para
reconocer estos signos hermenéuticos carnavalescos, utiles, sin duda, para
detectar los idolos emergentes que se entierran, como cangrejos, en los rincones
mas insospechados. Pero también se sirve de los amigos espectrales para
sembrar y experimentar en ellos la transvaloracion que tanto desea: inventa
sensibilidades y vidas transformadas, «valientes camaradas y fantasmasy, para
que algin dia lleguen a existir. No ha de olvidarse que las figuras dionisiacas,
«espectrosy juegos de sombrasy, nacen de la mas profunda soledad y necesidad
de restablecimiento de la salud, por lo que también son alter ego mejorados
donde Nietzsche proyecta una suma de fuerza, una vitalidad de talante jovial
y todo el buen humor que necesitaba para no sucumbir. Este clima del &nimo
es del todo coherente con los flujos cambiantes que constituyen el devenir. Por
eso, cuando se escribe sobre los medios para la transformacion con la propia
vida y sangre —que es espiritu— es frecuente que uno deje de estar donde se
le busca y espera:

[...]— jAhi estais, amigos! — Ay, ;pero no soy yo /a quién queriais encontrar?
[...] Yo, ;ya no soy — yo? ;He cambiado la mano, el paso y el rostro? [...] ;Me
he convertido en otro? ;Y a mi mismo ajeno? [...] ;Me converti en el fantasma
que anda sobre glaciares? [ Ward zum Gespenst, das iiber Gletscher geht?] /[ ...]
iYa no son amigos, son —;como llamarlos?— / solo amigos espectrales! [...]
solo quien se transforma, solo ¢l tiene mi semejanza./[...] A los amigos espero,
dia y noche presto, /ja los nuevos amigos! jVenid, ya es momento! [...]*%.

Pero, como hemos referido, no se transforma quien quiere, sino quien
puede, es decir, quien es —porque se ha hecho— digno de su tarea. Los
espiritus que estan a la altura de lo que les pasa y portan —porque la crean
ellos en y por si mismos— una fortaleza y capacidad de sanacion que les
predestina para revertir la adversidad, afirmandola, de manera espontanea, sin
necesidad de recurrir a creencias extremas. La raiz de la fortaleza de lo noble
es el sentimiento de plenitud y sobreabundancia de una conciencia que, justo
porque se derrama, regala, contagia. En estas direcciones han de poder avanzar

21 FPIL 22 14 [14].
22 «Desde altas montafias. Epodo», MBM.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 59

y autodeterminarse los raros, los «filosofos del peligroso “quiza” en todos los
sentidos del término»?3. Los parientes de unos espiritus libres par excellence
se mantienen, flotantes, sobre posibilidades ligeras, abiertos al sinsentido y al
azar®*, transitan por cuerdas a veces flojas, a veces tensas; corretean y bailan
incluso —sobre todo— por el borde de los confusos abismos. Solo la fortaleza
soporta la violencia que acarrea la transvaloracion, del mismo modo que solo
el sujeto larvario puede resistir el «movimiento terrible» del pensamiento?.
Esta tarea conlleva un profundo compromiso con el riesgo, de ahi el caracter
aventurero que Nietzsche exige a los «audaces buscadores, tentadores» [den
kiihnen Suchern, Versuchern], a quienes dedica sus escritos. Para mostrar la
relevancia de la idea, Nietzsche convierte, desde el prélogo, al funambulo en
el primer companero de Zaratustra, del que aprende su oficio. El funambulo
muere en plena actuacion porque un bufon lo amedrenta, salta sobre su cuerda,
le hace perder el control de su balancin y cae al vacio. El iinico que se le acerca
y arrodilla es Zaratustra. Agradecido, pero desmembrado y moribundo: «“No
soy mas que un animal al que han ensefiado a bailar por medio de golpes y poca
comida”», a lo que Zaratustra responde: «*“De ninguna manera, ti has hecho
del peligro tu oficio. Nada vergonzoso hay en ello. Ahora mueres por tu oficio:
por eso quiero enterrarte con mis propias manos»Z°, tras esto, el equilibrista
le tendi6é la mano y muri6. Zaratustra cargd su cadaver hasta que se percato
de que debia honrar la vida-la muerte y la obra de su compafiero haciendo
del peligro del vacio el unico suelo de su vida. Enterr6 el cadaver en el hueco
de un arbol, a salvo de los lobos, y continud, habiendo aprendido incluso
del siniestro bufon —pese a todo, también companero, aunque nunca lider
ni héroe?’—: «Quiero dirigirme a mi destino, por mi propio camino. Saltaré

23 MBM, § 2. Para los engarces entre espiritus libres y fildsofos del futuro, cf. MBM §§ 30,
42,43, 203, 211, 260, 347 y FP 1V, 5 [71], entre otros.

24 Zaratustra conversa con el cielo: «yo encontré esta bendita seguridad en todas las cosas:
que prefieren — bailar sobre los pies del azar. [...] que t0 eres para mi una pista de baile para azares
divinos, que tu eres para mi una mesa de dioses para dados y jugadores divinos! —» Za, III, «Antes
de la salida del sol». El juego de dados heracliteo es una constante en Nietzsche. Deleuze lo enlaza
con la esencia de lo tragico: Dioniso, «Polygethes», dios de las mil alegrias, es quien tira los dados,
danza y se metamorfosea. Cf. Gilles Deleuze, Nietzsche y la filosofia, Barcelona: Anagrama, 1986, de
manera particular en «Esencia de lo tragico» y «El lanzamiento de dados». Reaparecera en Diferencia
y repeticion; asunto bien tematizado por Diego Sanchez Meca, Nietzsche y la experiencia dionisiaca
del mundo, Madrid: Tecnos, 2009, especialmente en «Nietzsche en Deleuze: hacia una genealogia del
pensamiento criticoy» (pp. 309-401).

25 Gilles Deleuze, Diferencia y repeticion, Argentina: Amorrortu, 2021, p. 185. No se aparta
del criterio de valor para Nietzsche: «;Cuanta verdad soporta, a cuanta verdad se atreve un espiritu?»,
EH, «Prologoy, 3.

26 Za, «Prologo de Zaratustray, 6.

27 Elbufén es una de las figuras ambivalentes que muestra el compromiso de Nietzsche con la
honray el respeto a los referentes sin caer en el heroismo mitémano ni idolatra. Cf. Antonia Birnbaum,
Nietzsche, las aventuras del heroismo, trad. de Arturo Rocha Cortés, México: FCE, 2004, especialmente

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



60 MARTA GONZALEZ ORTEGON

por encima de los indecisos y los rezagados. Asi pues, jque mi camino sea su
ocaso!»?®. Una determinacion similar solo puede nacer de la conviccion de que
todas las cosas estan enamoradas entre si, de forma que, quien se percata y
ve sus parentescos, conexiones, mezclas y entrelazamientos, necesita superar
las oposiciones metafisicas de los valores que encauzaban sus acciones para
aproximarse a una valoraciéon mas justa del mundo y su apariencia, la cual
precisa admitir la no-verdad como condicion de vida.

II. MASCARAS A LA ALTURA. PREDOMINIO DE LAS FUERZAS ACTIVAS EN LA
DISCIPLINA DE LA TRANSFORMACION

Cuando unos valores se han convertido en instinto y las fuerzas reactivas
dominan por inercia, basta el roce de un estimulo para que la voluntad actute,
cual resorte, en todas las direcciones aprendidas. Entonces retorna, por legitima,
la pregunta: ;qué hacer para efectuar los cambios? ;como se «hace si» cuando
la costumbre solo tiene cauces para el «No»? El problema que afecta a las
tendencias y a las cualidades de las voluntades de poder no tiene —no puede
tener— solucion definitiva. Sin embargo, Nietzsche aprovecha una grieta que,
dada su riqueza ambivalente, deja pronto de serlo: la voluntad fundamental
del espiritu [ Grundwillen des Geistes] tiende espontaineamente —con «buena
conciencia»— a la mentira [/iige] y al engafio: «En todos los casos en los que
el disimulo tiene mayor efecto si es inconsciente, se vuelve inconsciente»?’.
En Sobre verdad y mentira (VME) ya habia convertido la facultad de inventar
y fingir [Erfindungs — und Verstellungkraft] en «espiritu», reconociendo la
simulacion [Verstellung] como uno de los mecanismos mas singulares de la
animalidad.

La desmalificacion paulatina de la mentira la lleva a cabo abordando
los diversos aspectos que inaugura el arco liigen-verstellen («mentir» y
«simulary; «fingir», «disfrazar», «ajustar»). Es el propio problema el que,
a través de los términos, termina desplazandose hasta casi desaparecer, al
igual que «mundo verdadero» se funde con «fabula». Con todo, Nietzsche
logra mantener siempre la riqueza y fuerza explicativa de esta compleja
ambivalencia tensando y destensando la cuerda segun lo requiere la posicion
del eje, como si buscara el equilibrio en el juego-baile del diabolo. Por un
lado, criticara con vehemencia en CI el recurso a la pia fraus por parte de

«Elogio del bufony y todo el epigrafe «Una heterologia politica de lo comtny.

28 Za, «Prologo de Zaratustray, 9.

29 Insiste en la inocencia del gesto, el afecto y la palabra falseada como lo que ha permitido el
desarrollo de la vida, de ahi su natural interiorizacion, FP IV, 8 [1]. «Nosotros estamos, por principio
y desde tiempos inmemoriales, — acostumbrados a mentir. [ ...] O para expresarlo de una manera mas
virtuosa e hipocrita, en definitiva, mas agradable: nosotros somos mas artistas de lo que suponemos.»,
MBM, § 192. Las interpretaciones de los gestos y expresiones son creaciones de los interlocutores.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 61

los autodenominados «mejoradores» de la humanidad, que se arrogaron el
derecho a la mentira para instaurar su poder a través de la moral de la cria y la
doma. En diversos pasajes también criticard el enmascaramiento hipocrita de
la sociedad europea que no tiene pudor para revestirse con cualquier pequeiio
ideal al que aspira, pero, dado su vacio y debilitamiento, no logra crear nada
consistente: «j‘“Nada viste”!». En cualquier caso, ya no se trata de buscar la
solucion al decaimiento de las fuerzas activas en un espacio externo al de la
cultura decadente que se critica, como aun pretendié la metafisica de artista
del joven Nietzsche. Se trata de captar las oscilaciones internas al proceso de
forja del hombre moderno®.

El recurso a la mascara en Nietzsche siempre es multifaz, profundo en su
aparente superficialidad: conjuga la denuncia y la critica con la apropiacion
positiva en otras direcciones que inauguran, a su vez, nuevas perspectivas
en un problema que afecta a milenios. Lo tenido por «malo» y por «buenoy,
«altoy y «bajo» se estira y mezcla hasta echar a perder tales clasificaciones. El
importante § 223 de MBM muestra esta complejidad. Solo un espiritu fuerte
e ironico, dotado de audacia y ligereza para los distanciamientos, es capaz
de mantener las contradicciones de un peso que no lastra, pues no le impide
dar vida a lo inédito —o condenado—: la risotada espiritual, la parodia de la
Historia Universal y el carnaval de gran estilo actian en esa direccion.

Redirecciona el sentido de los tutiles falseamientos para ponerlos al
servicio del acrecentamiento de la voluntad de poder, es decir, los usa en su
propio beneficio. Trabaja sobre la fuerza con recursos propios de las artes
marciales. La «fuerza digestiva» del espiritu —«a lo que mas se asemeja
“el espiritu” es a un estomago»— lo soporta casi todo, por lo que introduce
las fuerzas activas como una de las partes que disputan en las voluntades de
poder3!, cuyas acciones, como sabe quien practica la labor genealdgica, dan
cuenta de las tendencias dominantes. Este matiz sutil en su interpretacion de la
voluntad de poder le permite llevar el problema del incremento del sentimiento
de poder a un terreno desconocido, pero mas accesible: el cuerpo.

Desde entonces, la disciplina creadora en la labor de transfiguracion se
vuelve método: es preciso fingir para llegar a ser*?. Franz Overbeck destaca la

30 Vd. al respecto Manuel Barrios, Holderlin y Nietzsche: dos paradigmas intempestivos de
la modernidad en contacto, Sevilla: Reflexion, 1992, pp. 92 ss.

31 Las fuerzas, no son, propiamente, nada. Hay que pensarlas como recurso explicativo —de
ahi «hipotesis» o «doctrina», porque no es necesaria la existencia para creer en ello— que proporciona
una pauta para pensar a qué atenerse en cada accion. Las tendencias reactivas tienen practica en el
debilitamiento, pero dominan solo cuando logran someter a las otras pulsiones del espiritu: «aquella
continua presion e insistencia de una fuerza creadora, configuradora, transformadora: el espiritu disfruta
aqui de su pluralidad de mascaras y de su astucia, [...] — jprecisamente a través de sus artes proteicas
nadie se protege ni esconde mejor que él!», MBM, § 230.

32 A, §248, «El deber de fingir. [ ...] Por medio de la practica continua del fingir acaba surgiendo

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



62 MARTA GONZALEZ ORTEGON

«simulacién del refinamiento» como una de las cualidades mas inquietantes
de Nietzsche. De hecho, llevo tan lejos esta forma de proceder, que Overbeck
lleg6 a pensar que los primeros signos de locura formaban parte de su
extravagancia. Cuando aspiraba a un rasgo de caracter, se comportaba como
tal, y, con el paso del tiempo, lograba evolucionar de forma magmatica en esa
direccion, gracias al excelente dominio y conocimiento de si alcanzado con la
practica. Este importante detalle ayuda a entender que la carnavalizacion de la
que hablamos en Nietzsche afecta al pensamiento porque primero impregna

toda su vida:

Nietzsche era cualquier cosa menos un comediante —por mucho que alguna
vez lo pareciera— y sus representaciones procedian ante todo de aquello que
habia vivido. Sin embargo, es cierto que evolucion6 de manera muy teatral.
Jugando consigo mismo sac6 de su revista de decoracion, por asi decir,

un bastidor detras de otro hasta que el espectaculo completo fue puesto en
escena.’’

La transformacion comienza con la performance muscular, pero por si
sola no basta. La constriccion limitante del querer y el poder procede tanto
del exterior como del interior —lo exterior incorporado—. Aqui, la dificultad
para el bien es una objecion, pues significa que aun no se ha interiorizado. Lo
bueno, libre, bello y ligero —en el sentido en el que Nietzsche lo entiende, en
relacion con la restitucion del bienestar, de la salud, la alegria y las ganas—
es espontaneo, fresco, sale sin esfuerzo, como crece todo lo vivo en las islas
afortunadas. Pero la reactividad tiende a predominar, lo cual significa que
la transformacidn pasa por violentar las tendencias dominantes en el propio
cuerpo. La crueldad acompaiia a la costosa autodeterminacion:

La belleza no es una casualidad. [...] Norma suprema: no hay que “dejarse ir”
ni siquiera ante uno mismo. — Las cosas buenas son excesivamente costosas: y
siempre esta vigente la ley que dice que quien las posee es otro distinto de quien
las adquiere. [...] En efecto, no debemos equivocarnos sobre la metddica aqui:
una mera disciplina de los sentimientos y pensamientos es practicamente igual a
cero [...] hay que persuadir primero al cuerpo. La conservacion estricta de gestos
significativos y selectos, un compromiso de vivir solamente con seres humanos

una naturaleza: a la postre el fingir acaba por naturalizarse, y en el jardin de la hipocresia aparecen
organos e instintos, frutos casi inesperados.»; «Lo esencial e inapreciable en cualquier moral es que
representa una larga coaccién», MBM, § 188. No niega la violencia, arbitrariedad y dureza inherente
a la reeducacion de los instintos.

33 Franz Overbeck, La vida arrebatada de Friedrich Nietzsche, Madrid: Errata naturae, 2016,
p. 23. Cf. Franz Overbeck, Werke und Nachlass 7/2. Autobiographisches: Meine Freunde Treitschke,
Nietzsche und Rohde, editado por Barbara von Reibnitz y Marianne Stauffacher-Schaub, Sttutgart-
Weimar: Verlag J. B. Metzler, 1999.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 63

que no se “dejan ir”, basta por completo para llegar a ser significativo y selecto:
en dos, en tres generaciones esta ya todo interiorizado. Para el destino del pueblo
y de la humanidad es decisivo que comience la cultura en el lugar adecuado —
no en el “alma” (como lo ha sido para la supersticion fatal de los sacerdotes y
mediosacerdotes): el lugar adecuado es el cuerpo, el gesto, la dieta, la fisiologia,
el resto se deriva de ello...3

La cultura empieza en los habitos del cuerpo (gesto, dieta, fisiologia): los
cambios profundos se logran aplicando «curas lentas» y «dosis minimas» en
sentidos contrarios a los acostumbrados durante un periodo ininterrumpido (A,
§§ 462, 534), hasta que nos percatemos de que la nueva forma de valorar se
ha vuelto predominante en nosotros. Nietzsche insiste: no hay que confundir
las causas y los efectos. Quienes hacen la diferencia han experimentado parte
de la transformacion. La enfermedad y la debilidad que nos acompanan solo
son un sintoma de la vida empobrecida®> convertida en norma. Esta idea
situa el aumento del sentimiento de poder directamente en los movimientos
expansivos y en la busqueda particular de lo beneficioso en cada caso. Es
preciso conocerse bien a uno mismo para transitar hacia una mascara digna,
tener un almacén de disfraces, una rutina, unos movimientos vy, al fin, trazar
una vida a medida como meta. Hemos de estar a la altura de lo que seremos
y de lo que nos ocurre sin perder de vista lo que somos. Se trata del calculo
de los limites para potenciar los cambios: toda transgresion es metodica. En
«Por qué escribo libros tan buenos» (EH) Nietzsche repasa, con su habitual
fino cinismo autoiroénico, esa gran habilidad de psicdlogo para hacer del
estilo y el método el eje invisible de toda su obra. Alli prohibe las conjeturas
sobre la identidad del genio del corazéon —aquel que no necesita ni quiere
esconderse—, cita en extenso el pasaje 295 de MBM vy, con ese gesto, se
abrocha todas sus mascaras y sonrie con los ojos de «Dioniso», «Zaratustra,
«el Anticristo» o «el Crucificado». La motivacion queda clara: «No quiero
que se me confunda con otros — de ello forma parte el que yo mismo no me

confunda con otros»3°.

34 CI, «Incursiones de un intempestivo», 47. De este aforismo toma el presente trabajo parte
de su titulo.

35 ClI, «Los cuatro grandes errores», 2. Del mismo modo, las figuras del circulo dionisiaco,
Zaratustra incluido, se mueven diferente porque su interpretacion ha transformado sus instintos y, a
la vez, pueden cambiar gracias a la interiorizacion de ciertas convicciones: la ambivalencia retroali-
menta el proceso de degeneracion y restitucion de la voluntad y, al hacerlo mas complejo, rompe con
las interpretaciones que derivan cadenas de causas y efectos. Para transformarse hay que poder; del
mismo modo que para ser fuerte hay que necesitar serlo, lo cual implica no solo estar predispuesto,
sino ya en camino.

36 EH, «Por qué escribo libros tan buenos», 1.

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



64 MARTA GONZALEZ ORTEGON

Nietzsche encontré en su propia enfermedad?®’ ciertas pautas de accién con
las que merecia la pena experimentar en 4&mbitos mas amplios; no hay «yo» sin
«todoy. Por eso no solo no sorprende, sino que seduce e imanta la naturalidad
con la que Zaratustra se desenvuelve en la vida a través de la danza serpentina
con una voluntad que hace saltar a las piedras: «Solo bailando sé expresar el
simbolo de las cosas supremas»®. Esta manera de proceder es el estilo ligero
del propio Nietzsche, como le explica en una carta del 22 de febrero de 1884 a
suamigo Erwin Rohde: «Mi estilo es una danza; un juego de simetrias de todo
tipo que luego supero de un salto, burlandome de ellas. Un juego que llega
hasta la eleccion de las vocales. —»3°. El uso recurrente del simil de la danza
conecta con la sobreabundancia de formas de comunicacion y con la extrema
capacidad receptiva de la sensibilidad que le reconoce al estado estético, de
maxima comunicabilidad. La abundancia y multiplicidad de estados interiores
va unida a las posibilidades de estilo. Considera bueno todo aquel estilo capaz
de comunicar un estado interior a través del arte de los gestos, el de los signos.
Precisamente esto hace que el arte transforme y sea tonico: aumenta la fuerza
y enciende el placer porque habla muchos lenguajes y persuade directamente
a los sentidos, actua en los cuerpos «de fina excitabilidad», aquellos que
interpretan —esto hace que la receptividad sea activa—y enlazan, traducen
y se apropian de los signos, gestos y movimientos. Primero van los signos
mimicos y, una vez sugestionada la corporalidad, la lectura intelectiva, su

interpretacion:

Pues incluso hoy en dia se oye con los musculos, todavia hasta se lee con los
musculos. [...] Toda elevacion de la vida intensifica la fuerza de comunicacion,
asimismo la fuerza de comprension del ser humano. Introducirse en la vida de
otras almas no es originariamente nada moral, sino una excitabilidad fisiologica
de la sugestion [...] No nos comunicamos nunca pensamientos, nos comunicamos
movimientos, signos mimicos que nosotros hacemos retroceder para leerlos
como pensamientos. .. *0

Primero el impacto, el robo, la agresion del arte, la zambullida, la accion
caliente de la vida y, solo luego, la distancia, la altura, el vuelo, el retroceso,
la vision panoramica, el frio, la teoria. De esta vision no cabe inferir ningun
tipo de dualismo. Zaratustra encarna el ideal de la danza como arte de los
transfigurados. Es, ante todo, un bailarin existencial, alcidonico, que se ha

37 Esalgo conocido, pero conviene no olvidarlo porque sus implicaciones son profundas. Escribe
en el verano de 1880: «Lo que he escrito en todo momento lo he escrito con todo mi cuerpo y toda mi
vida: lo que sean cuestiones “puramente espirituales” es algo que yo no conozco.», FP 11, 2.% 4 [285].

38 Za, II, «La cancion del sepulcroy.

39 CO1V,438.

40 FPI1V, 14[119].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 65

preparado con disciplina, dolor, incomprension y a conciencia, en soledad.
Las transformaciones no suceden de la noche a la mafiana. Antes de danzar,
repite Nietzsche, hay que tener piernas fuertes y «es necesario haber aprendido
cuidadosamente a caminar y a correr»*!. Hay una minuciosa educacion
muscular. Sorprende que, pese a los lazos de intimidad que Zaratustra traza
entre la danza y la risa*?, ria méas que dance. No hay, como tales, escenas de
baile en su obra, pero si un despliegue generoso de los beneficios de aprender
el talante jovial, la seduccion y descarga del arte ridente, los pies ligeros, la
fuerza, la sobriedad y el exceso para vivir en plenitud y abrazar el corazén
de lo tragico —pues el corazon de la tierra esta hecho de oro y de risa—; eso
implica ser fiel a la tierra.

Para ilustrar la maxima comunicabilidad del estado estético y respetar
la intima conexion de las implicaciones que traza Nietzsche pienso en un
zaratustriano del bigote a los pies: Alexis Zorba, el personaje de la novela de
Nikos Kazantzakis. Zorba es el hombre que el dia de la muerte de su hijo bailo
para no enloquecer de dolor. Aquel que, ante las puertas atrancadas del idioma,
siendo profundo conocedor de la insuficiencia del lenguaje oral, bailaba ante
sus interlocutores para contarles la historia de su vida:

iEh, qué bajo han caido los hombres, maldita sea su estampa! Han descuidado
sus cuerpos y han enmudecido. No hablan mas que con la boca. Pero ;qué va
a decir la boca? ;Qué puede decir la boca? Tendrias que haber visto como me
devoraba el ruso con los ojos, de la cabeza a los pies, y jcomo lo entendia todo!
Bailando le conté mis pasiones, mis viajes, cuantas veces me habia casado, a
qué oficios me habia dedicado [...] Todo, me lo entendia todo aunque fuera un
zoquete. Hablaban mis pies, mis manos, hablaban mis cabellos, mi ropa. Y una
navaja que colgaba de mi cinturén, también ella hablaba... [...] ;Te ries? ;No
lo crees, patrén? Para tus adentros estas diciendo: “Pero ;qué cuentos me esta
contando este Simbad el Marino? ;Con el baile se puede hablar?” Pues mira, y
apuesto mi cabeza, asi deben conversar los dioses y los diablos.*?

41 FP1V, 2 [2]; y el futuro saltimbanqui, ain rodeado de cerdos: «jCreo que pronto / Podréis
ver al nifio bailar! / Una vez que sobre los pies se sostenga / Se sostendra también sobre la cabezay,
GC, «Broma, astucia y venganzay, § 28.

42 Con larisa, el canto y la danza evoluciona el espiritu libre en Zaratustra, aunque las figuras
intermedias como el caminante y la sombra ya habian anunciado la relevancia de la fuerza muscular y
los movimientos expansivos. Cf. Luis de Santiago Guervos, Arte y poder. Aproximacion a la estética
de Nietzsche, Madrid: Trotta, 2004, especialmente «Formas de expresion artistico-corporalesy». He
abordado el asunto en varios trabajos previos.

43 Nikos Kazantzakis, Zorba el griego. (Vida y andanzas de Alexis Zorba), trad. de Selma
Ancira, Barcelona: Acantilado, 2015, pp. 101-103. Kazantzakis, nietzscheano declarado, agradecido,
salda deudas en el prologo (pp. 7-8) con Homero, Nietzsche, Bergson y Zorba: jPorque €l tenia lo que
un escritorzuelo necesita para salvarse: la mirada primigenia que, de un flechazo, atrapa su presa en
vuelo; el instinto creativo, cada mafiana renovado, de mirarlo siempre todo como si fuese por primera

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



66 MARTA GONZALEZ ORTEGON

Zorba es otra mascara del dios, dionisiaco en el fondo y en la forma,
en el gran estilo, el tono y el ejemplo: vivido mil vidas en una y bail6 hasta
la extenuacion para comunicar el vigor con el que todo lo vivo zarandeo6, a
cada paso, su cuerpo-alma. La novela elogia precisamente la virtud de Zorba
para transformar el dolor, para sacar de si —sin implorar trasmundos—, cual
trompo, la fuerza de impulso para su existencia y dignificar las de su alrededor
como por contagio. Zorba vive y piensa actuando, sintiendo. De nuevo,
primero la accion y después el concepto. Su ejemplo ilustra a la perfeccion la
idea de Nietzsche de que los movimientos son abreviaturas de signos de un
acontecer interno que se expresa en los multiples cambios de formas: «todos
los movimientos tienen que entenderse como gestos, como una especie de
lenguaje por medio del cual las fuerzas se comprenden»**. Nietzsche sabe que
la alegria se contagia e incrementa el sentimiento de poder de uno mismo y de
los otros porque se expresa como un derroche de fuerzas que la expansion del
propio cuerpo y la tension muscular®® manifiestan: risas, carcajadas, saltos,
silbidos, tarareos, apertura de brazos, mentdn elevado, mordida de labios,
piernas ligeras, etc. De hecho, Zaratustra y Zorba se sacuden el mal humor con
carreras, saltos, volteretas y aspavientos. La alegria es un trabajo constante,
fruto maduro del triunfo de las fuerzas activas*®. Nuestros cuerpos no han sido
acostumbrados a disfrutar sin sentir culpa ni castigo, pero recordemos: el placer
es mas profundo que el sufrimiento y quiere eternidad. Hay que elaborar, cada
vez, pulsiones alegres, violentas, musculos duros para lo reactivo: «Muchas
de nuestras pulsiones se desencadenan en una actividad mecanica fuerte que
puede elegirse racionalmente: sin eso hay desencadenamientos nocivos y
perjudiciales»*’.

vez, devolviendo la virginidad a los elementos eternos —viento, fuego, mujer, pan— de nuestra vida
cotidiana. Poseia la firmeza en la mano, la frescura del corazon, la audacia de burlarse de su propia
alma, como si dentro de si tuviera una fuerza superior a ella. Y, finalmente, su risa salvaje y cristalina
brotaba de un pozo profundo, méas hondo que las entrafias del hombre; estallaba liberadora desde el
pecho ya viejo de Zorba, estallaba en los momentos cruciales y era capaz de derribar, y derribaba,
todas las barreras —moral, religion, patria— que ha erigido el hombre desdichado y miedoso, para
transitar sin muchos dafios por su misera vida.

44 Esto atenta, sobre todo, contra la importancia conferida a la oposicion «verdadero» y «fal-
so», FP IV, 1 [28]. El sentido del estilo es comunicar la tension interna de esos signos a través de sus
multiples formas. Los ritmos y tonos alumbran nuevos sentidos, dan profundidad en su despliegue.

45 Una vez abandonada la creencia en el poder metafisico del arte para ligarnos a la «esencia
de las cosas» no cabe ver en la sublimacion instintiva ninglin presupuesto idealizante, sino un disfrute
de la vitalidad que produce su propia fuerza a través de la movilizacion corporal —incluido el bino-
mio enamorado danza-risa—, como apunta Manuel Barrios en «Abrazado al caballo. Aspectos de la
relacion entre Nietzsche, el nihilismo y las vanguardias»: Estudios Nietzsche, 14,(2014), 11-32,p. 31.

46 FPII, 7 [285]: «compartir alegria multiplica la fuerza del mundo. La alegria en el individuo
que, suceda lo que le suceda, conserva en si la alta alegria, jes un pensamiento muy elevado!»; A,
§ 422, sobre alegrar a los demas: «de ese modo se alegran de una vez cincuenta pulsiones propias».

47 FPIL 2.2 11 [31].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 67

La transfiguracion de Zorba se explica por su propio poder. De hecho,
su amigo quiere, desea, necesita aprender la forma de vida del hombre al que
mantiene, pero no puede. Esto nos permite volver sobre una idea mencionada
antes: Nietzsche no ha presentado, en ninglin caso, un voluntarismo donde las
mascaras se disefian a gusto del viviente*®. La carnavalizacion no —solo—
consiste en ponerse un disfraz, sino en atender al crecimiento de una piel
y un rostro del que hay que llegar a hacerse portador: la mascara crece vy,
como la piel, se muda. La ecdisis, el proceso de muda, se produce de manera
natural y admite elecciones y redirecciones, pero no de manera absolutamente
libre. Todo lo profundo ama la mascara: «Todo espiritu profundo necesita una
mascara: es mas, alrededor de todo espiritu profundo crece continuamente una
mascara, a causa de la interpretacion constantemente falsa, esto es, superficial
de cualquier palabra, de cualquier paso, de cualquier sefial de vida que él
da»®. De ahi que granito de fatum no signifique «bloque de marmol»: como
se ha referido, es preciso el autoconocimiento para elaborar pulsiones propias
de otro tipo de voluntad de poder de caracter distinto al pasivo.

El nihilismo activo, ese «ideal de potencia suprema del espiritu, de vida
exuberante: en parte destructor, en parte ironicon>? vuelve factible y hace
deseable una voluntad de poder alcidnica®!' que se sepa complice de las fuerzas
activas. Una voluntad que aspire y tienda a la ligereza audaz y a la danza
sobre los abismos ha de haber experimentado ciertas transformaciones en su
sensibilidad y tiene que insistir con vehemencia en la obra que ella misma es:
no puede nunca renunciar al dominio en el campo de las fuerzas, por pujante

48 A comprender la importancia de esta idea ayuda el extenso CI, «Los cuatro grandes erroresy,
8: {Qué es lo Ginico que puede ser nuestra doctrina? — Que nadie le da al ser humano sus propiedades,
ni Dios, ni la sociedad, ni sus padres ni antecesores, ni é/ mismo (— el sinsentido de la representacion
que aqui acaba de ser rechazada ha sido ensefiado como “libertad inteligible” por Kant, quiza también
ya por Platon). Nadie es responsable de existir, de estar constituido de tal y tal manera, de existir en
estas circunstancias, en este ambiente. La fatalidad de su ser no se ha de eliminar de la fatalidad de
todo lo que fue y lo que serd. El 70 es la consecuencia de una intencién propia, de una voluntad, de
una finalidad [...]

49 «Semejante ocultador [...] quiere y procura que sea una mascara de €l la que en su lugar
deambule por los corazones y las cabezas de sus amigos; y suponiendo que no lo quiera, algun dia abrira
los ojos y vera que a pesar de todo hay alli una mascara suya, — y que asi esta bien», MBM, 40. En la
profundidad del pudor y la inocencia con la que se oculta siempre lo vivo se conjuga fatum y libertad.

50 FPI1V,9[39].

51 El alcionismo es una de las dimensiones afirmativas mas desconocidas del pensamiento
nietzscheano. Jean Beaufret, Deleuze y Kerényi apuntan con acierto a la union Ariadna-Dioniso que da
vida a Alcion como tercer personaje. Veo en lo alcionico un germen valioso para pensar las mutaciones
y disgregaciones identitarias fluctuantes (género incluido), en la medida en que Nietzsche vincula la
transformacion —con los respectivos enlaces clasicos— a la aventura, a las mascaras-disfraces, al riesgo
y al agua, el topos metamorfico por antonomasia. Cf. Gilles Deleuze, «El método de dramatizaciony,
en La isla desierta y otros textos. Textos y entrevistas (1953-1974), Valencia: Pre-textos, 2005, pp.
127-153; Alicia Garcia Fernandez, «Alcionismo en Nietzsche»: Estudios Nietzsche, 5 (2005), 153-166.

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



68 MARTA GONZALEZ ORTEGON

que sea el impulso de regresion. Las células de un cuerpo herido empiezan a
sanar y a regenerarse aunque vaya a morir al dia siguiente. Los recursos que
Nietzsche brinda al alcionismo —entendido como enlace y elaboracion de
las disposiciones activas, ligeras, fuertes— son, ademas de todo el entramado
teorico, las imagenes de vidas mejoradas de las que las mascaras dionisiacas
ofrecen ricos ejemplos.

Los apuntes de otofio de 1887 para La voluntad de poder estan repletos de
esbozos de la fuerza transfiguradora de las imagenes®?, pues Nietzsche piensa
que los ejemplos de la vida realizada, triunfante y plena hablan y excitan —
embriagan— directamente a la sensibilidad, como lo hace cualquier tipo de
contacto con Zorba o Zaratustra. Muestran una transformacion ya alcanzada
—si bien nunca definitiva— en un tipo de vida libre, ligera, mas sana, amable
y asi amplian los horizontes de nuestras perspectivas, pues tienen el poder
de convencer y, en ultima instancia, movilizar a la accion, sea por mimesis
o por invitar a la experimentacion®? tras disuadir el miedo a los cambios.
De alguna forma, liberan de ciertos lastres paralizantes, aunque por si solas
las imagenes no transformen las condiciones materiales. Los mundos de
representaciones exuberantes sugestionan porque enlazan tanto la fuerza
como el resto de momentos algidos de la vida’*: muestran coherencia entre
elementos antes deslavazados, no transitados por falta de costumbre. Este
descuido lo inculcaron, a conciencia, las instancias reactivas. De manera
general, lo que Nietzsche consigue dando impulso transformador a las
imagenes es reafirmar la idea de que es necesario introducir sentidos donde
no los hay justo porque no hay sentido: ese es el «poner creativo» propio de
la voluntad de poder y de la filosofia de raigambre nietzscheano-deleuziana;
conformar, enlazar, crear, subyugar, erigir. Para Deleuze, el mayor logro del
mundo dionisiaco de la voluntad de poder consistia en superar el universal
abstracto —el méas concreto— por y en la individuacion, explorando todos los
factores individuantes que «constituyen el mundo fluyente de Dionisos», entre
los que se encuentran las relaciones que inauguran los disfraces y las mascaras
con los que Nietzsche explora sus tentativas transvaloradoras. Hemos de fijar
horizontes-mascaras hacia los que transitar y cambiar de direccion cuando sea
preciso: «El nivel aun mas alto es el de poner una meta y conformar lo factico

52 FPIV,9[6].

53 En eso consiste la reorganizacion de las «leyes del vivir y del actuar»: «lo mejor que po-
demos hacer en este interregno es ser, en la medida de lo posible, reges de nosotros mismos y fundar
pequefios Estados de prueba [ Versuchsstaat]. Somos experimentos: jsedmoslo por voluntad propia»,
A, § 457, «Interregno moral». La transformacion no introduce fuerzas nuevas, solo redirecciona y
establece «leyes nuevas en el movimiento de las fuerzasy». Este trabajo de legislacion y creacion de
nuevos valores se hace sobre la sensibilidad humana porque, precisamente, lo crucial es «redefinir y
reordenar los afectos de los hombres particulares», FP 11, 2.2, 11 [220].

54 Cf.FPIV, 14 [35].

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 69

en direccion a ella, por tanto la interpretacion de la accion y no meramente la
recomposiciéon conceptual»™>.

En conclusion: las cualidades de las tendencias de la voluntad de poder
tienen actividades mecanicas fuertes que les son propicias, por lo que la
afirmacion puede fomentarse mediante movimientos y habitos con caracter
expansivo, volcados escrupulosamente en la exterioridad y basados en el
dominio y conocimiento de si. Frente al repliegue y al usual apocamiento,
hay figuras que informan del seno ludico del mundo ante cuyos reflujos
no cabe responder con la rigidez e inflexiéon de un rictus severo. Tomar el
mundo en serio, por tanto, no es solo afearlo, sino algo mas grave: serle
injusto. Los personajes necesitan bailar, reir las instancias mortecinas
y brincar para acelerar los cambios de forma y, de manera reciproca y no
excluyente, requieren de cierta transformacion previa de las creencias, valores
y disposiciones internas para mudar su apariencia y ganar desenvoltura. Las
metamorfosis de este circulo dionisiaco animal en expansion, no obstante,
dejan huellas de una meticulosa danza silente trazada por los juegos de
desplazamientos encarnados. El potencial creativo del mundo carnavalesco
que Nietzsche despliega solo puede incidir en sus vetas emancipatorias si
trabajan —pelean— por ¢él voluntades de poder afirmativas conscientes de las
capas y pliegues que actian cuando constrifien y desertifican lo que un dia se
llamo «Ser» y se anclo en las estrellas. Ahora las cuerdas, ya flojas y ajadas,
no caen del cielo: conectan lo que flota, sean puentes, rejas, jardines, barcos
o montafias mas altas y profundas. Debajo, el abismo de la nada, o bien, si
se quiere, un lago casi seco de sangre caliente derramada por funambulos,
Zaratustras, Zorbas o cualquier otro-a paria que hiciera del peligro la ocasion
para consagrar toda su vida, carne y obra. La de Zorba, sin duda, fue una de las
cientos de vidas-muertes de Zaratustra: con un salto brusco desplazé su lecho
de muerte y lo clavo con las uiias en el alféizar de la ventana, mirando con ojos
desorbitados las montafias ante las que rio y relinché hasta desplomarse. Al fin
y al cabo, sabemos que una muerte a tiempo puede inspirar —y asi salvar—
muchas vidas. Esta profundidad de lo creativo invita a tomar conciencia de las
consecuencias que conlleva el que, una vez dinamitada la rigidez identitaria,
tras una mascara y una caverna solo pueda crecer —y quepa esperar— otra:
«alma como multiplicidad de sujetos». No importa pronunciar «alma mortal»
0 «mascara ciega», «yo» o «ellos»; el disfraz devino piel, y la muerte, vida.
No una, miles, pues muchos ojos crean muchos mundos. Se trata, en suma,
de adquirir un compromiso Ait et nunc, cada vez, cada cual, en cada caso
con la dignidad, salud, fuerza y conquista de la libertad de aquello que se
negd, censurd y condend de mil maneras. EI mundo, més profundo de lo que

55 FPI1V,9 [48].

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



70 MARTA GONZALEZ ORTEGON

el dia penso, no contaba con que el fondo, al subir, dejaria en la orilla una
aristocracia para Don Nadies.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AVILA CRESPO, R., «De la muerte de Dios al superhombre. El sufrimiento y la
risa en el “Zaratustra” de Nietzsche»: Estudios Nietzsche, 1(2001), 13-31.
BARRIOS CASARES, M., La voluntad de poder como amor, Barcelona: Edicio-
nes del Serbal, 1990.

BARRIOS CASARES, M., Hélderlin y Nietzsche: dos paradigmas intempestivos
de la modernidad en contacto, Sevilla: Reflexion, 1992.

BARRIOS CASARES, M., «Abrazado al caballo. Aspectos de la relacion entre
Nietzsche, el nihilismo y las vanguardias»: Estudios Nietzsche, 14 (2014), 11-
32.

BIRNBAUM, A., Nietzsche, las aventuras del heroismo, trad. de Arturo Rocha
Cortés, México: FCE, 2004.

CACCIARI, M., El dios que baila, trad. de Virginia Gallo, Barcelona: Paidds, 2000.

CAMPIONI, G., D’lorio, P., Cristina Fornari, M., Fronterotta, F., Orsucci, A. (eds.),
Nietzsches personliche Bibliothek, Berlin / New York: W. de Gruyter, 2003.

CRAGNOLINI, M., «De la risa disolvente a la risa constructiva: una indagacion
nietzscheana» en G. Kaminsky (ed.): Nietzsche actual e inactual (vol. 1I),
Argentina: Universidad de Buenos Aires, 1996.

D’IORIO, P., «Génesis, parodia y modernidad en Asi hablé Zaratustray: Estudios
Nietzsche, 16 (2015), 17-40.

de Santiago Guervos, L., Arte y poder. Aproximacion a la estética de Nietzsche,
Madrid: Trotta, 2004.

DELEUZE, G., Nietzsche y la filosofia, Barcelona: Anagrama, 1986.

DELEUZE, G., La isla desierta y otros textos. Textos y entrevistas (1953-1974),
Valencia: Pre-textos, 2005.

DELEUZE, G., Diferencia y repeticion, Argentina: Amorrortu, 2021.

ESCOBAR ROHDE, T., Tiempo sagrado, México: Planeta, 1990.

FOUCAULT, M., Nietzsche, la genealogia, la historia, Valencia: Pre-textos, 2014.

GARCIA FERNANDEZ, A., «Alcionismo en Nietzschex»: Estudios Nietzsche, 5
(2005), 153-166.

HEINE, H., Letzte Gedichte und Gedanken, Hamburg: Hoffmann und Campe, 1869.

HEINE, H., Cuadros de viaje. Los dioses en el exilio, trad. de Miguel Angel Vega
Cernuda y Elena Serrano Bertos, Madrid: Catedra, 2015.

KAZANTZAKIS, N., Zorba el griego. (Vida y andanzas de Alexis Zorba), trad. de
Selma Ancira, Barcelona: Acantilado, 2015.

KERENYTL, K., Dionisios, raiz de la vida indestructible, trad. de Adan Kovacsics,
Barcelona: Herder, 1998.

MOREY, M., «De la santificacion de la risa»: Revista de Pensamiento Artistico
Contemporaneo, 2-3 (2005), 246-266.

NIETZSCHE, F., Correspondencia. Vols. I-VI, edicion de Luis E. de Santiago
Guervos, Madrid: Trotta, 2005 ss.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 49-71



«PERSUADIR PRIMERO AL CUERPO»... 71

NIETZSCHE, F., Fragmentos postumos. Vols. I-1V, edicion de Diego Sanchez
Meca, Madrid: Tecnos, 2006 ss.

NIETZSCHE, F., Obras completas. Vols. I-1V, edicion de Diego Sanchez Meca,
Madrid: Tecnos, 2011 ss.

OVERBECK, F., Werke und Nachlass 7/2. Autobiographisches: Meine Freunde
Treitschke, Nietzsche und Rohde, editado por Barbara von Reibnitz y Marianne
Stauffacher-Schaub, Sttutgart-Weimar: Verlag J. B. Metzler, 1999.

OVERBECK, F., La vida arrebatada de Friedrich Nietzsche, Madrid: Errata
naturae, 2016.

POKORNY, J., Indogermanisches etymologisches wéorterbuch, 1. Band, Bern: A.
Francke Verlag, 1959.

SANCHEZ MECA, D., En torno al superhombre. Nietzsche y la crisis de la
modernidad, Barcelona: Anthropos, 1989.

SANCHEZ MECA, D., «Lo dionisiaco y la nueva comprensién de la modernidad:
LOGOS. Anales del Seminario de Metafisica, 2 (2000), 31-53.

SANCHEZ MECA, D., Nietzsche. La experiencia dionisiaca del mundo, Madrid:
Tecnos, 2009.

SATZ, M., El rostro y sus mascaras. Variaciones y constancias, Barcelona:
Acantilado, 2024.

SHUTTE, O., Mas alla del nihilismo, Madrid: Ediciones del laberinto, 2000.

VATTIMO, G., El sujeto y la mascara: Nietzsche y el problema de la liberacion.
Barcelona: Peninsula, 1989.

WOTLING, P, La Pensée du sous-sol. Statut et structure de la psychologie dans la
philosophie de Nietzsche, Paris: Editions Allia, 2007.

ISSN: 1578-6676, pp. 49-71 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



