
ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 207-220. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Española de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN) 

Recibido: 13-01-2025     Aceptado: 11-11-2025
Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA: ESTRUCTURA 
INTERPRETATIVA Y ORDENAMIENTO JERÁRQUICO DE LA 

REALIDAD

Truth as a linguistic construction: interpretative structure and hierar-
chical arrangement of reality

Alan Regueiro
Universidad Francisco de Vitoria

Resumen: El pensamiento nietzscheano se articula a través de una crítica profunda al lenguaje y 
su relación con la verdad, explorando cómo la «voluntad de poder» y la creación de metáforas 
forman la base de las interpretaciones humanas sobre la realidad. Para Nietzsche, el lenguaje no 
es un mero reflejo de la verdad objetiva, sino una herramienta mediante la cual los individuos 
organizan y dominan el mundo. A lo largo del texto, se explora la forma en que la verdad se 
convierte en una construcción lingüística sujeta a las dinámicas del poder, y cómo la necesidad 
de ilusión de interpretación forma el núcleo de su pensamiento. Esta revela la imposibilidad 
de acceder a una realidad pura, ya que este deforma el mundo y lo aleja de la verdad. En este 
sentido, Nietzsche propone una ruptura con las convenciones metafísicas clásicas y abre la 
posibilidad de una post-metafísica más creativa y artística.

Palabras claves: Perspectivismo – Verdad – Jerarquía – Lenguaje 

Abstract:  Nietzschean thought is articulated through a profound critique of language and 
its relationship with truth, exploring how the «will to power» and the creation of metaphors 
form the foundation of human interpretations of reality. For Nietzsche, language is not merely 
a reflection of objective truth but a tool through which individuals organize and dominate the 
world. Throughout his work, Nietzsche examines how truth becomes a linguistic construction 
subject to power dynamics and how the necessity for interpretive illusion forms the core of his 
philosophy. This perspective reveals the impossibility of accessing a pure reality, as language 
distorts the world and distances it from truth. In this context, Nietzsche advocates for a break 
with classical metaphysical conventions and opens the possibility for a more creative and 
artistic post-metaphysics.

Keywords: Perspectivism – Truth – Hierarchy – Language



208 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

Introducción

Es ya conocido en el pensamiento nietzscheano la cuestión relativa al 
perspectivismo como fundamento epistémico que juzga y valora el mundo que 
le rodea. El perspectivismo se presenta como una permanente hermenéutica 
de la representación, en la que el individuo puede adaptarse al mundo 
comprendiéndolo mediante sus propias categorías intelectuales. 

Reconocer esta cuestión implica admitir que no existe una verdad objetiva 
de los hechos como tal, sino que es el individuo quien interpreta el mundo y, 
al interpretarlo, lo domina. Aun así, lo conocido debe ser expresado también 
bajo una forma estructural. El mundo, tal como es concebido por el intelecto 
humano, se encuentra estructurado según la lógica del lenguaje. El individuo 
piensa la realidad en palabras y las expresa sonoramente en léxicos articulados 
y dotados de un cierto tipo de sentido; siendo así el lenguaje quien «disfraza 
el pensamiento» (Wittgenstein, 1994: 49).

Es la capacidad legislativa de la palabra la que funda realidades, es decir, 
la que establece argumentos con sentido que están, o no, dotados de un cierto 
grado de veracidad. A partir de ello, podemos clarificar la dimensión metafísica 
del lenguaje, la cual no solo revela de forma diáfana el acontecimiento, sino 
que es también la que lo declara a partir del discurso lógico y de la doctrina 
cultural comunicativa, asegurando, desde esa plataforma de sentido, una 
determinada relación subjetiva entre lo percibido y lo conceptual.

Claro está que no se puede pensar sin lenguaje. Todas las nociones 
que manifestamos en el plano intramental se encuentran supeditadas a una 
formulación semántica. A su vez, a esto, se suma que la lógica actuaría como 
sierva del lenguaje, quien se vale, al mismo tiempo, de un elemento ilógico 
pero necesario: la metáfora. Se percibe, precisamente a partir de esta relación 
entre estructuras lógicas e ilógicas, el juego permanente que se produce en el 
diálogo entre lo dionisíaco y lo apolíneo, los cuales se articulan para crear, 
configurar y establecer la autoafirmación de una totalidad interpretada: 

En primer lugar, por lo que se refiere al origen, sobresale la concepción del hombre 
como «sujeto creador artístico», al que es esencial un «impulso a la formación 
de metáforas». Este impulso artístico actúa en la formación de palabras y de los 
conceptos, y constituye la fuerza de mediación entre las esferas heterogéneas 
del sujeto y del objeto, entre la que sólo es posible una relación estética. Es este 
un aspecto básico para entender porque Nietzsche considera que el lenguaje es 
incapaz de expresar adecuadamente la realidad (Conill: 2007: 369).   

La ilusión  –el error– se convierte en un eslabón que resulta ser fundamental 
para alcanzar una estimativa relativa a la verdad. De este modo, el valor de 
lo conocido no se revela al intelecto humano como una correspondencia 
directa, sino que este se sitúa en la esfera de la metáfora, entendida como un 



209VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA ...

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

hábito inconsciente que el ser humano ha ido desarrollando históricamente 
como un método de supervivencia y de sociabilidad, articulando sonidos y 
depositándolos en el enigma de la cosa en sí. Así ya en Verdad y mentira 
en sentido extramoral, Nietzsche afirma: «Creemos saber algo de las cosas 
mismas cuando hablamos de árboles, colores, nieve y flores y no poseemos, 
sin embargo, más que metáforas de las cosas, que no corresponden en absoluto 
a las esencialidades originarias» (Nietzsche, 2011: 622). 

Verdad y perspectiva: condición necesaria para hacer inteligible lo 
misterioso.

Pensar la cuestión relativa a la verdad dentro del contexto nietzscheano 
requiere, necesariamente, poner sobre la mesa el principio básico y 
fundamental de la su filosofía: la perspectiva. En efecto, referir a la dimensión 
perspectivista de la historia y de la vida, en primer lugar, expandiría la 
interpretación del mundo estableciendo verdades convencionales. Estas, a su 
vez resultan necesarias para hacer extensiva la existencia misma. En Aurora, 
Nietzsche afirma que «[…] donde acaba el reino de las palabras acaba también 
el reino de la existencia» (Nietzsche, 2014: 551). Reflejando, por una parte, la 
unidad que existe entre lo simbólico y el factum del acontecimiento. Por otra, 
se pone en evidencia la necesidad que el individuo tiene de poseer el mundo, 
tratando que éste sea limitado y posible de ser medido: «Nuestros lenguajes 
como resonancias de las más antiguas tomas de posesión de las cosas, por 
parte de los dominadores y los pensadores a la vez −: a toda palabra acuñada 
le acompaña la orden ¡así debe llamarse la cosa de ahora en adelante!» 
(Nietzsche, 2008: 124). La ilusión se convierte en condición necesaria para 
la vida y para el anhelo de verdad como instinto del individuo «La verdad es 
una forma de error sin la cual una determinada clase de seres vivos no podría 
vivir» (Pérez López, 2020: 332): 

 […] se necesita también olvidar el papel que ha desempeñado el impulso a la 
formación de metáforas en el origen del lenguaje. Debido a este olvido es como 
se produce la hipóstasis de los conceptos y la voluntad de la verdad, a la que 
subyace la fe en que se puede reproducir la realidad en sí (Conill, 2007: 37).  

Pero, en segundo momento ‒además de una necesidad‒, expresaría un 
acto que le es propio a la voluntad de poder. Así como ya se ha expresado, la 
realidad no está sujeta a un sentido en sí, sino que se trata de un instinto propio 
del individuo humano para consigo mismo que intenta responder a la pregunta 
¿qué es esto para mí? Por tanto, la voluntad de poder tiene existencia ‒no 
como ser ‒, sino como un devenir (Cfr. Nietzsche, 2008: 123). Es decir, como 
voluntad de interpretación que satisface ese anhelo de verdad que subyace 
como un instinto de inseguridad del hombre:



210 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

La voluntad de poder interpreta: en la formación de un órgano se trata de una 
interpretación; la voluntad de poder delimita, determina grados, diferencias de 
poder. Meras diferencias de poder no podrían aún sentirse como tales: tiene que 
haber allí un algo que quiere crecer que interprete a todo otro algo que quiere 
crecer respecto de su valor. En esto igual-------En verdad la interpretación es ella 
misma un medio para hacerse señor de algo. (El proceso orgánico presupone un 
permanente interpretar) (Ibid., 122).

Esa interpretación de la representación mediante el acto de la voluntad de 
poder desemboca ineludiblemente en la distinción entre fenómeno y noúmeno; 
es decir, entre la subjetividad, que interpreta y el mundo verdadero, que es, a 
su vez, interpretado.

El criticismo nietzscheano del lenguaje pone de manifiesto la relatividad 
lingüística y la dimensión metafórica del lenguaje como forma de constituir al 
animal-humano en el mundo y, principalmente, en el ámbito de la relación. No 
se da en ningún caso como herramienta para alcanzar una certeza: 

¡Qué lejos volamos del canon de la certeza! Hablamos de una serpiente: la 
designación tan solo atañe al retorcerse, podría, por tanto, atribuírsele también 
al gusano. ¡qué delimitaciones tan arbitrarias, que preferencias tan parciales, ora 
de esta, ora de aquella propiedad de una cosa! Los diferentes idiomas, reunidos 
y comparados, muestran que con las palabras no se llega jamás a la verdad ni a 
una expresión adecuada: pues, de lo contrario, no habría tantos (Nietzsche, 2011: 
621).

En rigor, el uso del lenguaje ‒ya sea convencional o consuetudinario‒, 
no produce otra cosa que la deformación de la realidad, haciendo que su 
conocimiento resulte imposible para el individuo. Este, al interpretar un 
mundo en un constante devenir mediante un lenguaje fijo, logra que el sujeto 
se encuentre más alejado de la verdad y lo empuje a penetrar en el mundo de 
la metáfora y el engaño. Por ello, Bouveresse afirma que: 

Un partidario de la teoría realista de la verdad diría sin duda que la oposición 
entre lo verdadero y lo falso en el lenguaje está intrínsecamente vinculada a 
la pretensión del lenguaje de representar la realidad. Antes de que nosotros 
intervengamos de la manera que sea, la realidad ya ha repartido, al margen de 
nosotros, los hechos en aquellos que se han hecho realidad y aquellos que no 
(Bouveresse, 2020: 30).

Esta consideración del mundo como acontecimiento y de la inestabilidad 
metafísica cuestiona a los filósofos del estatismo −aquellos que fijan el 
concepto histórico como algo dado, tal y cual−, al tiempo que defiende la 
ficción, el olvido y la falta de justificación del mundo, esto es, la inexistencia de 
un fundamento legitimador o en sí: «[…] la genealogía nos pone de manifiesto 



211VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA ...

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

que el lenguaje es esencialmente metafórico y, por consiguiente, que no hay 
que hacerse ilusiones de que vayamos a conocer las cosas en sí» (Conill, 
2007: 37). A su vez, el lenguaje demuestra la inexistencia de un pensamiento 
puro o apriorístico, como sostenía Kant, y pne de manifiesto, en cambio, su 
capacidad poética y también política acerca de la relación con el mundo: «La 
compulsión· que nos fuerza a tener por verdaderos los prejuicios a priori de la 
razón no resulta que éstos sean “verdaderos” en un sentido trascendental; más 
bien es, al contrario, que el sentido de “verdad” resulta de la función necesitante 
del tener por verdadero» (Habermas, 1994: 49). De ahí que el individuo, al 
pensar verbalice lo pensado en su fuero mental mediante signos sonoros: «Los 
signos son lo que hace posible que, a partir de la intercomunicación humana, 
surja la conciencia de sí» (Parmeggiani, 2002: 163). Todo pensamiento que es 
considerado a priori parte de errores incorporados históricamente ya que todo 
factum es interpretativo. Por tanto, ¿qué es, para el filósofo alemán, pensar? 
Para él, no es otra cosa que interpretar el mundo conectando juicios entre 
sí. Un mundo que, como afirma en el aforismo 374 de La Gaya Ciencia, se 
encuentra sujeto a infinitas interpretaciones. 

Aun así, todo pensamiento es un síntoma de una realidad ulterior que se 
enmarca en el ámbito de la libertad el cual interpreta y se ejecuta mediante la 
voluntad de poder:

Todo lo material es una especie de síntoma en movimiento de un 
acontecer desconocido: todo lo consciente y sentido es, a su vez, síntoma 
de desconocidos− −.
El mundo que se da a nuestra comprensión desde estas dos partes podría 
tener muchos otros síntomas. No existe ninguna relación necesaria entre 
espíritu y materia, como si éstas de cierto modo agotaran las formas de 
exposición y frieran las únicas en representarlas. Los movimientos son 
síntomas, los pensamientos también son síntomas: detrás de ellos se nos 
muestran los apetitos, y el apetito fundamental es la voluntad de poder. El 
«espíritu en sí» no es nada, del mismo modo en que el «movimiento en 
sí» no es nada (Nietzsche, 2008: 53).
Dicho lo cual, como se puede verificar, el análisis que Nietzsche realiza 

sobre el lenguaje se compone de dos síntesis conectadas entre sí:
1-	 La genealógica, que considera al individuo limitado dentro de los 

juegos lingüísticos, haciendo de estos últimos un depositum fidei: «El enor-
me error de la humanidad consiste en la fe absoluta que ha mantenido en el 
lenguaje. Una fe que ha convertido lo heredado en inviolable» (Pérez López, 
2009: 333). Esta relacionalidad entre individuo y lenguaje como instrumento 
para acceder a la verdad, reconoce, dentro de su dinámica, la necesidad inicial 
del error, de la ilusión, la metáfora y la mentira; sobre la cual se sostiene la 



212 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

supervivencia. Incluso el lenguaje como forma de fe, vertebra el compromiso 
del valor de la mentira o del engaño para obtener un estilo que vincule a los 
individuos en la pregunta común por el para qué, es decir, en el obrar de la 
voluntad de verdad como un aspecto propio de la voluntad de poder: «Cuan-
do afirma que tras la voluntad de verdad se esconde una voluntad de poder, 
no está dando paso a una nueva teoría del conocimiento, sino eliminando la 
antigua» (Lario, 2000: 140). Se comprende así la existencia misma como un 
proceso sacro y sacrílego a la vez. 

2-	 La segunda se orienta directamente hacia la metafísica, comprendida 
como soporte de una supuesta adecuación correcta entre lo real y lo aparente; 
un soporte dirigido hacia la verdad, hacia una voluntad de verdad: «La ver-
dad, el ansia de verdad que desde Sócrates y Platón se pretendía fuera de este 
mundo no es sino este propio mundo que llamaron la verdad de las apariencias 
y al que renunciaron para encontrar otro exterior» (ibid.: 335). Por lo tanto, al 
cuestionar la plataforma metafísica y, una vez superada la pretendida objeti-
vidad de la voluntad de verdad, puede concluirse que el lenguaje responde a 
una manifestación artística que se rebela en el hombre como creador de signi-
ficados. Esa actividad ficcional del lenguaje determina la mecánica que surge 
como artilugio instrumental del entendimiento al ordenar las fuerzas activas 
del mundo: 

Sólo porque nosotros hemos introducido interpretativamente sujetos, «agentes» 
en las cosas, surge la apariencia de que todo acontecer es la consecuencia de 
una coacción ejercida sobre sujetos — ¿ejercida por quién? nuevamente por un 
«agente». Causa y efecto — un concepto peligroso, en la medida en que se piensa 
un algo que causa y un algo sobre lo que se provoca un efecto (Nietzsche, 2008: 
259).

Por lo tanto, para Nietzsche, la necesidad imperiosa de la conceptualización 
responde a ese interés práctico de hacer comunicable lo inconcebible, la 
necesidad de lo estático frente al devenir de la vida. Ese esfuerzo metafísico 
por forjar categorías que perduren sobre el cual afianzarse son figuras 
nominales arbitrarias provocadas por los artistas de la abstracción y que se 
han convertido en leyes. 

Para Nietzsche, una lectura desde la metafísica clásica arrastra al sujeto 
hacia la comprensión nihilista del mundo y de la historia, porque consiste en 
una visión determinada los acontecimientos. Una relación estática, vinculada 
permanentemente en la idea de ser y de no ser; pero que difiere abismalmente 
de la experiencia del cuerpo donde Nietzsche afirma que «Hay más razón en 
tu cuerpo que en tu razón. Y lo que tú llamas sabiduría, −quien sabe para qué 
fin necesita tu cuerpo precisamente esa sabiduría» (Nietzsche, 2010: 133). En 
resumen, es revitalizar el sentido de la tierra y el poder del artista que es capaz 



213VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA ...

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

de crear otros mundos. Por eso, la propuesta del filósofo alemán no había 
sido una destrucción de la metafísica, sino crear otra, una post-metafísica 
irracional, artística y poética.

Frente a una metafísica sistemática Nietzsche propone una metafísica del 
artista, donde se asume el juego de la ilusión y la metáfora como forma de locura 
y de poesía de consumar la realidad. Como consecuencia y resultado de esa 
metafísica del artista, Nietzsche introduce la dimensión poética de la realidad 
como accesorio esencial para el desarrollo de la vida y del entendimiento. 
La máscara que oculta la verdad mediante el engaño y, tomando al cuerpo 
como el hilo conductor, esconde tras de sí un significado hermenéutico 
y transvalorador. El significado artístico que es voluntad de poder frente a 
lo trágico de la existencia pone por encima de la mesa la necesidad de la 
mentira para existir en la realidad. Por ello, a partir del valor como forma de 
determinación esencial, se deduce que la verdad no está dada, sino inventada 
y que la no-verdad, sobre todo, es condición para la vida misma: 

«¿Tú eres pretendiente de la verdad?» — reían —
¡No! ¡Un poeta tan solo!
Un animal astuto, rapaz y fugitivo,
que tiene que mentir,
que, sabiéndolo, queriéndolo, tiene que mentir.
Ávido de su presa,
enmascarado en mil colores,
máscara para sí mismo,
presa para sí mismo —
¿Pretendiente de la verdad — eso?
¡No! ¡Solo un loco! ¡Solo un poeta!
Solo uno que habla en mil colores,
que coloradamente grita desde su máscara de loco,
que sobre falsos puentes de palabras da vueltas.
Sobre arcoíris coloridos […] (Nietzsche, 2016: 259).

La actividad poética permite interpretar y jugar en el mundo del lenguaje y 
de la metáfora. Este mundo no es más que el ámbito de las perspectivas, donde 
el sujeto no pretende descubrir la verdad, sino crearla frente al planteamiento 
del misterio de la vida y del mundo. Asumir la realidad implica aceptar la 
ilusión y la apariencia, lo que permite avanzar en la existencia dentro de un 
mundo que el individuo ha antropomorfizado. Nietzsche procura alcanzar al 
culmen del acto falaz de la inteligencia que consiste en pretender inventar el 
conocimiento, apropiarse de la cosa en sí. Tal pretensión, asegura Nietzsche 
en Verdad y mentira en sentido extramoral, esa «altanería de la historia solo 
duró un minuto» (Nietzsche, 2011: 619). 



214 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

Verdad: síntesis efectiva entre lenguaje y poder

La determinación de la verdad y su modo de ser expresada en un 
determinado lenguaje se encuentra sujeta a su vez a una forma de poder que 
discrimina entre individuos, estableciendo distancias entre ellos a partir de 
formas de mando y obediencia. Esta división no es necesariamente negativa, 
sino que representa una separación natural y gradual existente entre los 
individuos.

A lo largo de su obra y en numerosas ocasiones, Nietzsche menciona 
la cuestión relativa a un cierto tipo de jerarquía: «Pensar la jerarquía: tal es, 
sin duda alguna, la exigencia primera de la filosofía, la idea directriz de la 
ambición filosófica» (Wotling, 2014, p. 139). Esta jerarquía se entiende como 
una dimensión que determina no solo la gran política, como forma de poder 
social, sino también la intersubjetividad ético-moral del individuo. Dicho 
valor jerárquico no remite únicamente a una pretensión de poder, sino que 
constituye un armazón necesario y natural que debe ser revitalizado para 
restaurar a la vida misma el valor que le había sido quitado.

Por eso mismo, resulta necesario analizar cómo Nietzsche justifica el 
pathos de la distancia en tanto necesaria diferenciación entre los individuos, 
pero también como una valoración afectiva particular. Por lo mismo, se 
establece como una jerarquía que instituye la interpretación de la verdad. 
Como era previsible, a mayor jerarquía, mayor dominio sobre lo que se 
considera verdadero. No obstante, Nietzsche establece un tipo de distancia, 
análoga a una gradualidad en rasgos, que divide a los individuos. El pathos 
de la distancia es el término al que Nietzsche hace referencia en sus escritos, 
fundamentalmente en el prólogo de Humano, demasiado humano, para indicar 
cierta forma de lejanía entre los sujetos: «[…] Está habitualmente ligado a los 
problemas fundamentales del pensamiento nietzscheano tales como la idea 
de la jerarquía (Rangordnung) y la distribución jerárquica de los hombres; 
la correspondiente crítica a la igualdad y universalidad de los valores…» 
(Piazzezi, 2014, p. 230).

Este término determina una distancia intersubjetiva que, para ser 
comprendida, debe considerarse a partir de tres variables.

1-	 Por un lado, se concibe como una distancia en un sentido vertical. 
Delimitada entre un arriba y un abajo, es decir, entre los que mandan y los que 
son mandados. Nietzsche pretende con esta distinción justificar la importancia 
del rango como un aspecto natural del ser humano: 

La naturaleza, no Manu, separa a los unos de los otros, a los preponderantemente 
espirituales, a los preponderantemente fuertes de músculos y de temperamento, 
y a los terceros, los que no destacan ni en lo uno ni en lo otro, los mediocres, 



215VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA ...

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

— a los últimos los constituye como el gran numero, a los primeros, como la 
selección (Nietzsche, 2016:  761).

Esta división natural y necesaria que Nietzsche plantea y que se fracciona 
en lo superior y en lo inferior, se expresa en los usos morales naturales de 
ambos. La referida a lo superior es denominada por Nietzsche como moral de 
señores y la inferior como moral de esclavos. De igual forma, esta distinción 
se vincula a estados fisiológicos como la salud y la enfermedad, los cuales, 
por manifestarse de esta manera, deben −y Nietzsche lo considera como 
deferencia protectora− mantenerse separados. 

Por esta misma razón, comprender dos tipos de subjetividad remite a dos 
modos de comportamiento y de relación con el acontecimiento. La cuestión 
moral, como un complemento necesario para el estudio de la realidad y su 
comprensión, se hace inevitable si se pretende intuir el recorrido genealógico 
de lo bueno y de lo malo. En un primer momento, estos términos se entienden 
como vinculados a la jerarquía; en un segundo, como valoraciones éticas 
orientadas a una norma o estamento metafísico, que pone de manifiesto la 
ausencia de una verdad conceptual. A su vez, esta imposición se convierte 
en un instrumento al servicio del poder y, por lo tanto, de la vida, haciendo 
que los individuos enfermos busquen compensar su malestar despreciando 
lo saludable, a lo vigoroso y lo poderoso. Se trata, por lo tanto, de dos 
formas de moralizar el mundo que Nietzsche busca extirpar radicalmente 
de las conciencias de los individuos, provocando en ellos la necesidad de 
desprenderse de cualquier tipo de moralidad impuesta y considerada como 
única. 

2-	 Por otro lado, existe una distancia que es medida inter pares. A partir 
de la muerte de Dios el ideal de identidad entre los hijos ha quedado disuel-
to, al igual que la teleología en su forma más pragmática. La distancia entre 
iguales ofrece la posibilidad de acrecentar la confianza en uno mismo y la 
obligación privilegiada de orientarse hacia la auto legislación. Los hombres, 
bajo esta categoría, pierden la primitiva idea de igualdad como si se tratase 
de un marco común que lo unifica al resto dentro de un esquema metafísico:

No quiero ser mezclado ni confundido con estos predicadores de la igualdad. 
Pues así habla para mí la justicia: «los hombres no son iguales». ¡Y tampoco 
deben llegar a serlo! ¿Qué sería mi amor por el superhombre si yo hablara de 
otro modo? Ojalá se apresuraran los hombres hacia el futuro por mil puentes y 
pasarelas, y hubiera siempre más guerra y desigualdad entre ellos: ¡así es como 
me hace hablar mi gran amor! (Nietzsche, 2016: 131).

«El “pathos de la distancia” busca evitar que los iguales se conviertan 
en idénticos» (García-Granero, 2019: 178); poniendo de relieve el mérito 
en la individualidad por sobre el colectivismo democratizador, que tiende a 



216 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

formar un hombre homogéneo. Se describe así al individuo mediocre: una 
masa sin mayor pretensión, en definitiva, un animal gregario y domesticado. 
Dado esto, la responsabilidad que Nietzsche deposita en la humanidad no es 
la de homogeneizar a los individuos, sino todo lo contrario: «la humanidad 
debe trabajar continuamente para procrear grandes seres humanos únicos 
— y ésta, y sólo ésta, es su tarea» (Nietzsche, 2011: 780). Por ello resulta 
fundamental, en el esquema de Nietzsche, considerar la individualización a 
través de la voluntad con el fin de que el sujeto pueda responder frente a sí 
mismo. Esa respuesta se manifiesta como fruto inconfundible de la concepción 
nietzscheana acerca de la libertad orientada hacia una dimensión antropológica 
y creativamente renovada: el superhombre:

En el término nietzscheano «sobrehumano» (superhombre), el prefijo «sobre» no 
es utilizado para separar al humano del animal, ni para ubicar a uno por encima 
del otro; sino para establecer la distancia necesaria, un pathos de la distancia 
(Pathos der Distanz) que permita abrir el espacio suficiente para un encuentro 
agonístico (Lemm, 2010:  56).

Como se ha mencionado previamente, lo que el pathos de la distancia 
sugiere a partir de la voluntad de poder, es la deconstrucción de los enredos y 
falsedades metafísicas que durante milenios sometieron al individuo. Estos se 
han camuflado bajo el ideal de una verdad monolítica que parte, inicialmente, 
de la metafísica y llega a subvertir los esquemas orientados a la organización 
social y política. En definitiva, se trata de un esquema que se ha convertido en 
un conjunto de ideales que no han hecho otra cosa que imponerse o afirmarse 
insistentemente.

El intento de Nietzsche será, por consiguiente, exponer los engañosos 
conceptos metafísicos como intuiciones ilusorias o ficticias, y a partir de ahí 
declarar que éstos no tienen ninguna relación directa con el lenguaje, sino que 
se trata de un mero sonido articulado; y que, por lo tanto, no describiría nada 
del mundo verdadero. En esto consiste la demanda de Nietzsche con el fin 
de situar en un extremo máximo el proceso de individualización del sujeto. 
Dicho proceso encuentra su culmen y término en una guerra de espíritus, una 
nueva política; o como lo expresó en Ecce homo: la gran política:

Pues cuando la verdad entre en combate con la mentira de milenios, tendremos 
convulsiones, un estallido de terremotos, un deslizamiento de montañas y valles 
como no se habían soñado jamás. El concepto de política quedará absorbido por 
completo en una guerra de espíritus, todas las formaciones de poder de la vieja 
sociedad saltarán por los aires —todas ellas se basan en la Imwertung -mentira-: 
habrá guerras como no las ha habido jamás en la tierra. Solo a partir de mí existe 
en la Tierra gran política — (Nietzsche, 2016: 853).



217VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA ...

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

Este punto es el modo estructural que Nietzsche utiliza para explicar 
autonomía soberana del individuo, así como la conjunción entre voluntad y 
poder. Puesto que, al considerar con la misma equiparación afectiva a todo 
el conjunto de la tribu, se mutila la jerarquía, quedando anulado también el 
instinto fisiológico que le es propio y le corresponde a la voluntad de poder: 

De la hipótesis de la voluntad de poder, que afirma que toda voluntad 
de poder tiende no a la conservación, sino al crecimiento de su poder; y que 
este crecimiento puede llegar a realizarse mediante la lucha de las partes, en 
la que cada una es obstáculo y resistencia para la otra; de ahí deriva que toda 
oposición (ideológica) a esta lucha por la diferenciación ahoga la vida misma. 

Por esto resulta esencial para la justificación del pathos de la distancia 
la formalidad del perspectivismo; es decir, la aplicación de lo seleccionado 
previamente por el sujeto mismo: «El perspectivismo supone que, al 
volcarnos en cualquier actividad, empleemos necesariamente unos materiales 
seleccionados para nuestro campo de consideración, y renunciemos a 
muchos otros» (Nehamas, 2002: 72); distanciándose de la objetividad, y 
abrazando la multiplicidad de puntos de vista. En definitiva, lo que el pathos 
de la distancia nos ofrece, junto con la dinámica perspectivista, es que la 
actividad estrictamente filosófica −en tanto actividad del intelecto−, alcance 
definitivamente una forma efectiva de transvaloración (Umwertung) de todo 
lo que hasta ese entonces se había valorado. La misma, además, concluye 
convirtiéndose en una transformación y una nueva manera de comprender la 
verdad del mundo a partir de una hermenéutica en permanente actualización 
que brota desde el espíritu de la misma jerarquía. Como afirma Conill: «De 
ahí que la transvaloración sea fisiológica y constituya una empresa política, 
que tiene como resultado la transformación de las estructuras de poder y las 
formas de la existencia» (Conill, 2014: 253). 

3-	 La última de las distancias se relaciona con la conexión del individuo 
consigo mismo. Se trata de auella lejanía que excita activar persistentemente 
el instinto de superación. Donde cada derecho se convierte en un privilegio 
obtenido. Aquí la voluntad empuja al sujeto a establecer una jerarquía interna, 
en correlación a la del mundo que se le presenta como asunto a resolver.  A esta 
última, le corresponde la agudeza de la actitud frente a las otras dos, en tanto 
principio hermenéutico de la tierra donde, el individuo se abre a otras maneras 
de ser, re-naturalizando lo auténticamente humano en el sentido nietzscheano; 
es decir, una forma redefinida de una especie humana activa. Esa permanente 
distancia de uno mismo provoca en el individuo un impulso vital de autosupe-
ración como disposición fundamental; y para ello, requiere oportunamente el 
desvinculamiento de concepciones tales como sujeto, pensante o yo (selbst): 

La pretensión última de Nietzsche es transformar el sentido mismo de la noción 
de sujeto, librar al individuo del rígido corsé de la identidad y la unidad sustancial 



218 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

y abrirlo a la experiencia cambiante del devenir de las apariencias, abrirlo a la 
diferencia de maneras de ser más allá de puntos de referencia dogmáticamente 
inamovibles y categóricamente normativos (Vázquez, 2012: 35). 

Nietzsche pretende, a partir del desenmascaramiento de aquellos enclaves 
ontológicos que predefinen al individuo desde su propio marco conceptual, 
manifestar la capacidad transvaloradora como una aptitud que le permite 
autoafirmarse. Le otorga la certeza de que es capaz de crear valores, culturas 
y formas de expresión moral; haciendo que, incluso él mismo se piense y se 
confirme como un valor y como un sentido por y para sí mismo. A este tipo de 
almas Nietzsche las denomina aristocráticas. Aquellas que «tienen respeto de 
sí mismas» (Nietzsche, 2016: 430). 

Lo aristocrático, para Nietzsche, se relaciona, en primer lugar, con una 
dimensión política en tanto forma de crear cultura y de acción activa con 
relevancia en lo concerniente a lo público. Es por tanto un esquema político y de 
una manera de gobernar y de ser gobernado. En segundo lugar, lo aristocrático 
está vinculado con toda actitud hacia la vida que no sea decadente, servil, 
buena, en tanto obediente; sino mandataria, creadora y responsable; una vida 
puramente filosófica, transvaloradora de aquellos valores eternos y que pueda 
ser capaz de vivir creando y, a partir de sus creaciones, renovar un mundo que 
es permanente devenir. 

El pathos aristocrático es la consciencia estimulante y afectiva de la 
permanente insatisfacción de la voluntad. Una forma de acción que no 
reconoce límites y cuyo placer consiste en no poder saciarse;  toda instancia 
superada sugiere, a posteriori, una nueva incertidumbre que solo el «alma 
aristocrática» es capaz de soportar y enfrentar: 

Quien no hace lo que quiere, en todo caso hace lo que quiere otro. Y el hombre 
bueno quiere siempre hacer lo que quiere el otro porque, de lo contrario, no 
sabría qué quiere hacer. La oposición franca y frontal se establece aquí, entonces, 
entre el hombre bueno y el hombre creador: respectivamente, el que obedece y el 
que manda (Rodríguez, 2015: 141). 

Naturalmente Nietzsche recupera para la formulación del pathos 
aristocrático la figura que para él siempre representó la espontaneidad creativa: 
Dionisos como la verdad del devenir, la aceptación del sí mismo como forma 
individual de unir lo fáctico con lo interpretativo, en definitiva, un trastocador. 
Por ello, Nietzsche pretende mostrar al alma aristocrática como un alma 
inmoralista.

Ese inmoralismo del cual Nietzsche hace referencia numerosas ocasiones, 
debe entenderse como un rechazo a las valoraciones, así como a las verdades 
morales y políticas que, hasta ese entonces, sostenían los valores de la 
modernidad occidental. Valores huecos de contenido y de significados, pero 



219VERDAD COMO CONSTRUCCIÓN LINGÜÍSTICA ...

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220			           ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)

llenos de exagerada trascendencia y de excesivo desprecio por lo terreno. 

Conclusión

El análisis de Nietzsche sobre el lenguaje, la verdad y la jerarquía pone en 
relieve su crítica a la metafísica tradicional y su propuesta de una interpretación 
del mundo centrada en la creación de significados a través de la voluntad de 
poder. Para Nietzsche, la verdad no es un concepto estático ni objetivo, sino 
una construcción basada en la interpretación y en la capacidad del lenguaje de 
representar el mundo de manera metafórica. Esta concepción incluye la crítica 
a la creencia en un ser o una esencia inmutable, reemplazada por la noción 
de un devenir constante que encuentra su expresión más elevada en la figura 
del superhombre. Asimismo, la idea del pathos de la distancia sugiere que la 
jerarquización de los individuos, basada en su capacidad de crear y gobernar, 
es fundamental para la dinámica del poder y de la verdad. Nietzsche invita a 
los individuos a liberarse de las ficciones metafísicas y a abrazar su potencial 
creativo, entendiendo la vida como un proceso de constante transformación y 
autoafirmación.

Referencias bibliográficas
BOUVERESSE, J. (2020). Nietzsche contra Foucault. Sobre la verdad, el conoci-

miento y poder. Barcelona: Subsuelo. 
CONILL SANCHO, J y SÁNCHEZ MECA. D (Eds.) (2014). Guía Comares de 

Nietzsche. Granada: Comares.
CONILL SANCHO, J. (2007). El poder de la mentira. Madrid: Tecnos. 
NIETZSCHE, F. (2011). Obras completas. Vol I. Madrid: Tecnos. 
NIETZSCHE, F. (2014). Obras completas. Vol III. Madrid: Tecnos.
NIETZSCHE, F. (2010). Fragmentos póstumos. Vol I. Madrid: Tecnos. 
NIETZSCHE, F. (2008). Fragmentos póstumos. Vol IV. Madrid: Tecnos. 
GARCÍA-GRANERO, M. (2019). «Dimensiones ético-políticas del concep-

to “pathos de la distancia” en la filosofía de Nietzsche». ÉNDOXA: Series 
Filosóficas 43: 171-191.

HABERMAS, J. (1994). Sobre Nietzsche Y Otros Ensayos. Madrid: Tecnos. 
LARIO, S. (2000). Zaratustra. El mito del superhombre filosófico, Barcelona: Edi-

ciones del bronce.
LEMM, V. (2010). La filosofía animal de Nietzsche, Santiago de Chile: Univ. Diego 

Portales.
NEHAMAS, A. (2002). Nietzsche, la vida como literatura. Madrid: Turner. 
PARMEGGIANI, M. (2002). Perspectivismo y subjetividad en Nietzsche. Málaga: 

Analecta Malacitana. 
TOTARO, F. (2007). Verità e prospettiva in Nietzsche. Roma: Carocci. 
VÁZQUEZ ROCCA, A. (2012). «Nietzsche: de la voluntad de ficción al pathos de la 

verdad», Eikasia: revista de filosofía 46: 33-53.



220 ALAN REGUEIRO

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)			                ISSN: 1578-6676, pp. 207-220

WITTGENSTEIN, L. (1994). Tractatus Logico-Philosophicus. Barcelona: Altaya. 
tzsche. Roma: Carocci. 2007.


