VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA: ESTRUCTURA
INTERPRETATIVA Y ORDENAMIENTO JERARQUICO DE LA
REALIDAD

Truth as a linguistic construction: interpretative structure and hierar-

chical arrangement of reality

Alan Regueiro
Universidad Francisco de Vitoria

RESUMEN: El pensamiento nietzscheano se articula a través de una critica profunda al lenguaje y
su relacion con la verdad, explorando como la «voluntad de poder» y la creacion de metaforas
forman la base de las interpretaciones humanas sobre la realidad. Para Nietzsche, el lenguaje no
es un mero reflejo de la verdad objetiva, sino una herramienta mediante la cual los individuos
organizan y dominan el mundo. A lo largo del texto, se explora la forma en que la verdad se
convierte en una construccion lingiiistica sujeta a las dindmicas del poder, y como la necesidad
de ilusion de interpretacion forma el nucleo de su pensamiento. Esta revela la imposibilidad
de acceder a una realidad pura, ya que este deforma el mundo y lo aleja de la verdad. En este
sentido, Nietzsche propone una ruptura con las convenciones metafisicas clasicas y abre la
posibilidad de una post-metafisica mas creativa y artistica.
Palabras claves: Perspectivismo — Verdad — Jerarquia — Lenguaje

ABSTRACT: Nietzschean thought is articulated through a profound critique of language and
its relationship with truth, exploring how the «will to power» and the creation of metaphors
form the foundation of human interpretations of reality. For Nietzsche, language is not merely
a reflection of objective truth but a tool through which individuals organize and dominate the
world. Throughout his work, Nietzsche examines how truth becomes a linguistic construction
subject to power dynamics and how the necessity for interpretive illusion forms the core of his
philosophy. This perspective reveals the impossibility of accessing a pure reality, as language
distorts the world and distances it from truth. In this context, Nietzsche advocates for a break
with classical metaphysical conventions and opens the possibility for a more creative and
artistic post-metaphysics.
Keywords: Perspectivism — Truth — Hierarchy — Language

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025), pp. 207-220. ISSN: 1578-6676.
© Sociedad Espafola de Estudios sobre Friedrich Nietzsche (SEDEN)
Recibido: 13-01-2025  Aceptado: 11-11-2025

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.




208 ALAN REGUEIRO

INTRODUCCION

Es ya conocido en el pensamiento nietzscheano la cuestion relativa al
perspectivismo como fundamento epistémico que juzga y valora el mundo que
le rodea. El perspectivismo se presenta como una permanente hermenéutica
de la representacion, en la que el individuo puede adaptarse al mundo
comprendiéndolo mediante sus propias categorias intelectuales.

Reconocer esta cuestion implica admitir que no existe una verdad objetiva
de los hechos como tal, sino que es el individuo quien interpreta el mundo y,
al interpretarlo, lo domina. Aun asi, lo conocido debe ser expresado también
bajo una forma estructural. El mundo, tal como es concebido por el intelecto
humano, se encuentra estructurado segun la l6gica del lenguaje. El individuo
piensa la realidad en palabras y las expresa sonoramente en léxicos articulados
y dotados de un cierto tipo de sentido; siendo asi el lenguaje quien «disfraza
el pensamiento» (Wittgenstein, 1994: 49).

Es la capacidad legislativa de la palabra la que funda realidades, es decir,
la que establece argumentos con sentido que estan, o no, dotados de un cierto
grado de veracidad. A partir de ello, podemos clarificar la dimension metafisica
del lenguaje, la cual no solo revela de forma diafana el acontecimiento, sino
que es también la que lo declara a partir del discurso 16gico y de la doctrina
cultural comunicativa, asegurando, desde esa plataforma de sentido, una
determinada relacion subjetiva entre lo percibido y lo conceptual.

Claro esta que no se puede pensar sin lenguaje. Todas las nociones
que manifestamos en el plano intramental se encuentran supeditadas a una
formulacion semantica. A su vez, a esto, se suma que la ldgica actuaria como
sierva del lenguaje, quien se vale, al mismo tiempo, de un elemento ilégico
pero necesario: la metafora. Se percibe, precisamente a partir de esta relacion
entre estructuras logicas e ilogicas, el juego permanente que se produce en el
didlogo entre lo dionisiaco y lo apolineo, los cuales se articulan para crear,
configurar y establecer la autoafirmacion de una totalidad interpretada:

En primer lugar, por lo que se refiere al origen, sobresale la concepcion del hombre
como «sujeto creador artistico», al que es esencial un «impulso a la formacién
de metaforasy». Este impulso artistico actia en la formacioén de palabras y de los
conceptos, y constituye la fuerza de mediacion entre las esferas heterogéneas
del sujeto y del objeto, entre la que so6lo es posible una relacion estética. Es este
un aspecto basico para entender porque Nietzsche considera que el lenguaje es
incapaz de expresar adecuadamente la realidad (Conill: 2007: 369).

La ilusion —el error— se convierte en un eslabon que resulta ser fundamental
para alcanzar una estimativa relativa a la verdad. De este modo, el valor de
lo conocido no se revela al intelecto humano como una correspondencia
directa, sino que este se sitlia en la esfera de la metafora, entendida como un

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA ... 209

habito inconsciente que el ser humano ha ido desarrollando histéricamente
como un método de supervivencia y de sociabilidad, articulando sonidos y
depositandolos en el enigma de la cosa en si. Asi ya en Verdad y mentira
en sentido extramoral, Nietzsche afirma: «Creemos saber algo de las cosas
mismas cuando hablamos de arboles, colores, nieve y flores y no poseemos,
sin embargo, mas que metaforas de las cosas, que no corresponden en absoluto
a las esencialidades originarias» (Nietzsche, 2011: 622).

VERDAD Y PERSPECTIVA: CONDICION NECESARIA PARA HACER INTELIGIBLE LO
MISTERIOSO.

Pensar la cuestion relativa a la verdad dentro del contexto nietzscheano
requiere, necesariamente, poner sobre la mesa el principio bésico y
fundamental de la su filosofia: la perspectiva. En efecto, referir a la dimension
perspectivista de la historia y de la vida, en primer lugar, expandiria la
interpretacion del mundo estableciendo verdades convencionales. Estas, a su
vez resultan necesarias para hacer extensiva la existencia misma. En Aurora,
Nietzsche afirma que «]...] donde acaba el reino de las palabras acaba también
el reino de la existencia» (Nietzsche, 2014: 551). Reflejando, por una parte, la
unidad que existe entre lo simbolico y el factum del acontecimiento. Por otra,
se pone en evidencia la necesidad que el individuo tiene de poseer el mundo,
tratando que éste sea limitado y posible de ser medido: «Nuestros lenguajes
como resonancias de las mas antiguas tomas de posesion de las cosas, por
parte de los dominadores y los pensadores a la vez —: a toda palabra acufiada
le acompafia la orden jasi debe llamarse la cosa de ahora en adelante!»
(Nietzsche, 2008: 124). La ilusion se convierte en condicion necesaria para
la vida y para el anhelo de verdad como instinto del individuo «La verdad es
una forma de error sin la cual una determinada clase de seres vivos no podria
viviry (Pérez Lopez, 2020: 332):

[...] se necesita también olvidar el papel que ha desempefiado el impulso a la
formacion de metaforas en el origen del lenguaje. Debido a este olvido es como
se produce la hipostasis de los conceptos y la voluntad de la verdad, a la que
subyace la fe en que se puede reproducir la realidad en si (Conill, 2007: 37).

Pero, en segundo momento —ademas de una necesidad—, expresaria un
acto que le es propio a la voluntad de poder. Asi como ya se ha expresado, la
realidad no esta sujeta a un sentido en si, sino que se trata de un instinto propio
del individuo humano para consigo mismo que intenta responder a la pregunta
(qué es esto para mi? Por tanto, la voluntad de poder tiene existencia —no
como ser —, sino como un devenir (Cfr. Nietzsche, 2008: 123). Es decir, como
voluntad de interpretacion que satisface ese anhelo de verdad que subyace
como un instinto de inseguridad del hombre:

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



210 ALAN REGUEIRO

La voluntad de poder interpreta: en la formacion de un 6rgano se trata de una
interpretacion; la voluntad de poder delimita, determina grados, diferencias de
poder. Meras diferencias de poder no podrian aun sentirse como tales: tiene que
haber alli un algo que quiere crecer que interprete a todo otro algo que quiere
crecer respecto de su valor. En esto igual------- En verdad la interpretacion es ella
misma un medio para hacerse sefior de algo. (El proceso organico presupone un
permanente interpretar) (Ibid., 122).

Esa interpretacion de la representacion mediante el acto de la voluntad de
poder desemboca ineludiblemente en la distincion entre fendémeno y noumeno;
es decir, entre la subjetividad, que interpreta y el mundo verdadero, que es, a
su vez, interpretado.

El criticismo nietzscheano del lenguaje pone de manifiesto la relatividad
lingiiistica y la dimension metaforica del lenguaje como forma de constituir al
animal-humano en el mundo y, principalmente, en el ambito de la relacion. No
se da en ningln caso como herramienta para alcanzar una certeza:

iQué lejos volamos del canon de la certeza! Hablamos de una serpiente: la
designacion tan solo atafie al retorcerse, podria, por tanto, atribuirsele también
al gusano. jqué delimitaciones tan arbitrarias, que preferencias tan parciales, ora
de esta, ora de aquella propiedad de una cosa! Los diferentes idiomas, reunidos
y comparados, muestran que con las palabras no se llega jamas a la verdad ni a
una expresion adecuada: pues, de lo contrario, no habria tantos (Nietzsche, 2011:
621).

En rigor, el uso del lenguaje —ya sea convencional o consuetudinario—,
no produce otra cosa que la deformacion de la realidad, haciendo que su
conocimiento resulte imposible para el individuo. Este, al interpretar un
mundo en un constante devenir mediante un lenguaje fijo, logra que el sujeto
se encuentre mas alejado de la verdad y lo empuje a penetrar en el mundo de
la metafora y el engaiio. Por ello, Bouveresse afirma que:

Un partidario de la teoria realista de la verdad diria sin duda que la oposicion
entre lo verdadero y lo falso en el lenguaje esta intrinsecamente vinculada a
la pretension del lenguaje de representar la realidad. Antes de que nosotros
intervengamos de la manera que sea, la realidad ya ha repartido, al margen de
nosotros, los hechos en aquellos que se han hecho realidad y aquellos que no
(Bouveresse, 2020: 30).

Esta consideracion del mundo como acontecimiento y de la inestabilidad
metafisica cuestiona a los filésofos del estatismo —aquellos que fijan el
concepto histérico como algo dado, tal y cual—, al tiempo que defiende la
ficcion, el olvido y la falta de justificacion del mundo, esto es, la inexistencia de
un fundamento legitimador o en si: «[...] la genealogia nos pone de manifiesto

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA ... 211

que el lenguaje es esencialmente metaforico y, por consiguiente, que no hay
que hacerse ilusiones de que vayamos a conocer las cosas en si» (Conill,
2007: 37). A su vez, el lenguaje demuestra la inexistencia de un pensamiento
puro o aprioristico, como sostenia Kant, y pne de manifiesto, en cambio, su
capacidad poética y también politica acerca de la relaciéon con el mundo: «La
compulsion- que nos fuerza a tener por verdaderos los prejuicios a priori de la
razoén no resulta que éstos sean “verdaderos” en un sentido trascendental; mas
bien es, al contrario, que el sentido de “verdad” resulta de la funcioén necesitante
del tener por verdadero» (Habermas, 1994: 49). De ahi que el individuo, al
pensar verbalice lo pensado en su fuero mental mediante signos sonoros: «Los
signos son lo que hace posible que, a partir de la intercomunicacién humana,
surja la conciencia de si» (Parmeggiani, 2002: 163). Todo pensamiento que es
considerado a priori parte de errores incorporados histéricamente ya que todo
factum es interpretativo. Por tanto, ;qué es, para el filosofo aleman, pensar?
Para ¢l, no es otra cosa que interpretar el mundo conectando juicios entre
si. Un mundo que, como afirma en el aforismo 374 de La Gaya Ciencia, se
encuentra sujeto a infinitas interpretaciones.

Aun asi, todo pensamiento es un sintoma de una realidad ulterior que se
enmarca en el ambito de la libertad el cual interpreta y se ejecuta mediante la
voluntad de poder:

Todo lo material es una especie de sintoma en movimiento de un
acontecer desconocido: todo lo consciente y sentido es, a su vez, sintoma
de desconocidos— —.

El mundo que se da a nuestra comprension desde estas dos partes podria
tener muchos otros sintomas. No existe ninguna relaciéon necesaria entre
espiritu y materia, como si éstas de cierto modo agotaran las formas de
exposicion y frieran las Unicas en representarlas. Los movimientos son
sintomas, los pensamientos también son sintomas: detras de ellos se nos
muestran los apetitos, y el apetito fundamental es la voluntad de poder. El
«espiritu en si» no es nada, del mismo modo en que el «movimiento en
si» no es nada (Nietzsche, 2008: 53).

Dicho lo cual, como se puede verificar, el analisis que Nietzsche realiza
sobre el lenguaje se compone de dos sintesis conectadas entre si:

1- La genealdgica, que considera al individuo limitado dentro de los
juegos lingiiisticos, haciendo de estos ultimos un depositum fidei: «El enor-
me error de la humanidad consiste en la fe absoluta que ha mantenido en el
lenguaje. Una fe que ha convertido lo heredado en inviolable» (Pérez Lopez,
2009: 333). Esta relacionalidad entre individuo y lenguaje como instrumento
para acceder a la verdad, reconoce, dentro de su dindmica, la necesidad inicial
del error, de la ilusion, la metafora y la mentira; sobre la cual se sostiene la

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



212 ALAN REGUEIRO

supervivencia. Incluso el lenguaje como forma de fe, vertebra el compromiso
del valor de la mentira o del engafio para obtener un estilo que vincule a los
individuos en la pregunta comun por el para qué, es decir, en el obrar de la
voluntad de verdad como un aspecto propio de la voluntad de poder: «Cuan-
do afirma que tras la voluntad de verdad se esconde una voluntad de poder,
no esta dando paso a una nueva teoria del conocimiento, sino eliminando la
antigua» (Lario, 2000: 140). Se comprende asi la existencia misma como un
proceso sacro y sacrilego a la vez.

2- La segunda se orienta directamente hacia la metafisica, comprendida
como soporte de una supuesta adecuacion correcta entre lo real y lo aparente;
un soporte dirigido hacia la verdad, hacia una voluntad de verdad: «La ver-
dad, el ansia de verdad que desde Socrates y Platdn se pretendia fuera de este
mundo no es sino este propio mundo que llamaron la verdad de las apariencias
y al que renunciaron para encontrar otro exterior» (ibid.: 335). Por lo tanto, al
cuestionar la plataforma metafisica y, una vez superada la pretendida objeti-
vidad de la voluntad de verdad, puede concluirse que el lenguaje responde a
una manifestacion artistica que se rebela en el hombre como creador de signi-
ficados. Esa actividad ficcional del lenguaje determina la mecéanica que surge
como artilugio instrumental del entendimiento al ordenar las fuerzas activas
del mundo:

Sélo porque nosotros hemos introducido interpretativamente sujetos, «agentes»
en las cosas, surge la apariencia de que todo acontecer es la consecuencia de
una coaccion ejercida sobre sujetos — /ejercida por quién? nuevamente por un
«agente». Causa y efecto — un concepto peligroso, en la medida en que se piensa
un algo que causa y un algo sobre lo que se provoca un efecto (Nietzsche, 2008:
259).

Porlo tanto, para Nietzsche, lanecesidad imperiosa de la conceptualizacion
responde a ese interés practico de hacer comunicable lo inconcebible, la
necesidad de lo estatico frente al devenir de la vida. Ese esfuerzo metafisico
por forjar categorias que perduren sobre el cual afianzarse son figuras
nominales arbitrarias provocadas por los artistas de la abstraccion y que se
han convertido en leyes.

Para Nietzsche, una lectura desde la metafisica clasica arrastra al sujeto
hacia la comprension nihilista del mundo y de la historia, porque consiste en
una vision determinada los acontecimientos. Una relacion estatica, vinculada
permanentemente en la idea de ser y de no ser; pero que difiere abismalmente
de la experiencia del cuerpo donde Nietzsche afirma que «Hay mas razoén en
tu cuerpo que en tu razon. Y lo que ti llamas sabiduria, —quien sabe para qué
fin necesita tu cuerpo precisamente esa sabiduria» (Nietzsche, 2010: 133). En
resumen, es revitalizar el sentido de la tierra y el poder del artista que es capaz

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA ... 213

de crear otros mundos. Por eso, la propuesta del filosofo aleman no habia
sido una destruccion de la metafisica, sino crear otra, una post-metafisica
irracional, artistica y poética.

Frente a una metafisica sistematica Nietzsche propone una metafisica del
artista, donde se asume el juego de la ilusion y la metafora como forma de locura
y de poesia de consumar la realidad. Como consecuencia y resultado de esa
metafisica del artista, Nietzsche introduce la dimension poética de la realidad
como accesorio esencial para el desarrollo de la vida y del entendimiento.
La mascara que oculta la verdad mediante el engafio y, tomando al cuerpo
como el hilo conductor, esconde tras de si un significado hermenéutico
y transvalorador. El significado artistico que es voluntad de poder frente a
lo tragico de la existencia pone por encima de la mesa la necesidad de la
mentira para existir en la realidad. Por ello, a partir del valor como forma de
determinacion esencial, se deduce que la verdad no esta dada, sino inventada
y que la no-verdad, sobre todo, es condicidn para la vida misma:

«; T eres pretendiente de la verdad?» — reian —
iNo! jUn poeta tan solo!

Un animal astuto, rapaz y fugitivo,

que tiene que mentir,

que, sabiéndolo, queriéndolo, tiene que mentir.
Avido de su presa,

enmascarado en mil colores,

mascara para si mismo,

presa para si mismo —

(Pretendiente de la verdad — eso?

iNo! jSolo un loco! jSolo un poeta!

Solo uno que habla en mil colores,

que coloradamente grita desde su mascara de loco,
que sobre falsos puentes de palabras da vueltas.
Sobre arcoiris coloridos [...] (Nietzsche, 2016: 259).

La actividad poética permite interpretar y jugar en el mundo del lenguaje y
de la metafora. Este mundo no es mas que el ambito de las perspectivas, donde
el sujeto no pretende descubrir la verdad, sino crearla frente al planteamiento
del misterio de la vida y del mundo. Asumir la realidad implica aceptar la
ilusion y la apariencia, lo que permite avanzar en la existencia dentro de un
mundo que el individuo ha antropomorfizado. Nietzsche procura alcanzar al
culmen del acto falaz de la inteligencia que consiste en pretender inventar el
conocimiento, apropiarse de la cosa en si. Tal pretension, asegura Nietzsche
en Verdad y mentira en sentido extramoral, esa «altaneria de la historia solo
dur6 un minuto» (Nietzsche, 2011: 619).

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



214 ALAN REGUEIRO

VERDAD: SINTESIS EFECTIVA ENTRE LENGUAJE Y PODER

La determinacion de la verdad y su modo de ser expresada en un
determinado lenguaje se encuentra sujeta a su vez a una forma de poder que
discrimina entre individuos, estableciendo distancias entre ellos a partir de
formas de mando y obediencia. Esta division no es necesariamente negativa,
sino que representa una separacion natural y gradual existente entre los
individuos.

A lo largo de su obra y en numerosas ocasiones, Nietzsche menciona
la cuestion relativa a un cierto tipo de jerarquia: «Pensar la jerarquia: tal es,
sin duda alguna, la exigencia primera de la filosofia, la idea directriz de la
ambicion filosdfica» (Wotling, 2014, p. 139). Esta jerarquia se entiende como
una dimension que determina no solo la gran politica, como forma de poder
social, sino también la intersubjetividad ético-moral del individuo. Dicho
valor jerarquico no remite Unicamente a una pretension de poder, sino que
constituye un armazon necesario y natural que debe ser revitalizado para
restaurar a la vida misma el valor que le habia sido quitado.

Por eso mismo, resulta necesario analizar como Nietzsche justifica el
pathos de la distancia en tanto necesaria diferenciacion entre los individuos,
pero también como una valoracion afectiva particular. Por lo mismo, se
establece como una jerarquia que instituye la interpretacion de la verdad.
Como era previsible, a mayor jerarquia, mayor dominio sobre lo que se
considera verdadero. No obstante, Nietzsche establece un tipo de distancia,
analoga a una gradualidad en rasgos, que divide a los individuos. El pathos
de la distancia es el término al que Nietzsche hace referencia en sus escritos,
fundamentalmente en el prologo de Humano, demasiado humano, para indicar
cierta forma de lejania entre los sujetos: «[...] Esta habitualmente ligado a los
problemas fundamentales del pensamiento nietzscheano tales como la idea
de la jerarquia (Rangordnung) y la distribucion jerarquica de los hombres;
la correspondiente critica a la igualdad y universalidad de los valores...»
(Piazzezi, 2014, p. 230).

Este término determina una distancia intersubjetiva que, para ser
comprendida, debe considerarse a partir de tres variables.

1- Por un lado, se concibe como una distancia en un sentido vertical.
Delimitada entre un arriba y un abajo, es decir, entre los que mandan y los que
son mandados. Nietzsche pretende con esta distincion justificar la importancia
del rango como un aspecto natural del ser humano:

La naturaleza, no Manu, separa a los unos de los otros, a los preponderantemente
espirituales, a los preponderantemente fuertes de musculos y de temperamento,
y a los terceros, los que no destacan ni en lo uno ni en lo otro, los mediocres,

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA ... 215

— a los ultimos los constituye como el gran numero, a los primeros, como la
seleccion (Nietzsche, 2016: 761).

Esta division natural y necesaria que Nietzsche plantea y que se fracciona
en lo superior y en lo inferior, se expresa en los usos morales naturales de
ambos. La referida a lo superior es denominada por Nietzsche como moral de
sefores y la inferior como moral de esclavos. De igual forma, esta distincion
se vincula a estados fisiologicos como la salud y la enfermedad, los cuales,
por manifestarse de esta manera, deben —y Nietzsche lo considera como
deferencia protectora— mantenerse separados.

Por esta misma razon, comprender dos tipos de subjetividad remite a dos
modos de comportamiento y de relacion con el acontecimiento. La cuestion
moral, como un complemento necesario para el estudio de la realidad y su
comprension, se hace inevitable si se pretende intuir el recorrido genealdgico
de lo bueno y de lo malo. En un primer momento, estos términos se entienden
como vinculados a la jerarquia; en un segundo, como valoraciones éticas
orientadas a una norma o estamento metafisico, que pone de manifiesto la
ausencia de una verdad conceptual. A su vez, esta imposicion se convierte
en un instrumento al servicio del poder y, por lo tanto, de la vida, haciendo
que los individuos enfermos busquen compensar su malestar despreciando
lo saludable, a lo vigoroso y lo poderoso. Se trata, por lo tanto, de dos
formas de moralizar el mundo que Nietzsche busca extirpar radicalmente
de las conciencias de los individuos, provocando en ellos la necesidad de
desprenderse de cualquier tipo de moralidad impuesta y considerada como
Unica.

2- Por otro lado, existe una distancia que es medida inter pares. A partir
de la muerte de Dios el ideal de identidad entre los hijos ha quedado disuel-
to, al igual que la teleologia en su forma mas pragmatica. La distancia entre
iguales ofrece la posibilidad de acrecentar la confianza en uno mismo y la
obligacion privilegiada de orientarse hacia la auto legislacion. Los hombres,
bajo esta categoria, pierden la primitiva idea de igualdad como si se tratase
de un marco comin que lo unifica al resto dentro de un esquema metafisico:

No quiero ser mezclado ni confundido con estos predicadores de la igualdad.
Pues asi habla para mi la justicia: «los hombres no son iguales». ;Y tampoco
deben llegar a serlo! ;Qué seria mi amor por el superhombre si yo hablara de
otro modo? Ojala se apresuraran los hombres hacia el futuro por mil puentes y
pasarelas, y hubiera siempre mas guerra y desigualdad entre ellos: jasi es como
me hace hablar mi gran amor! (Nietzsche, 2016: 131).

«El “pathos de la distancia” busca evitar que los iguales se conviertan
en idénticos» (Garcia-Granero, 2019: 178); poniendo de relieve el mérito
en la individualidad por sobre el colectivismo democratizador, que tiende a

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



216 ALAN REGUEIRO

formar un hombre homogéneo. Se describe asi al individuo mediocre: una
masa sin mayor pretension, en definitiva, un animal gregario y domesticado.
Dado esto, la responsabilidad que Nietzsche deposita en la humanidad no es
la de homogeneizar a los individuos, sino todo lo contrario: «la humanidad
debe trabajar continuamente para procrear grandes seres humanos unicos
— y ésta, y solo ésta, es su tarea» (Nietzsche, 2011: 780). Por ello resulta
fundamental, en el esquema de Nietzsche, considerar la individualizacion a
través de la voluntad con el fin de que el sujeto pueda responder frente a si
mismo. Esa respuesta se manifiesta como fruto inconfundible de la concepcion
nietzscheana acerca de la libertad orientada hacia una dimension antropoldgica
y creativamente renovada: el superhombre:

En el término nietzscheano «sobrehumano» (superhombre), el prefijo «sobre» no
es utilizado para separar al humano del animal, ni para ubicar a uno por encima
del otro; sino para establecer la distancia necesaria, un pathos de la distancia
(Pathos der Distanz) que permita abrir el espacio suficiente para un encuentro
agonistico (Lemm, 2010: 56).

Como se ha mencionado previamente, lo que el pathos de la distancia
sugiere a partir de la voluntad de poder, es la deconstruccion de los enredos y
falsedades metafisicas que durante milenios sometieron al individuo. Estos se
han camuflado bajo el ideal de una verdad monolitica que parte, inicialmente,
de la metafisica y llega a subvertir los esquemas orientados a la organizacion
social y politica. En definitiva, se trata de un esquema que se ha convertido en
un conjunto de ideales que no han hecho otra cosa que imponerse o afirmarse
insistentemente.

El intento de Nietzsche sera, por consiguiente, exponer los engafiosos
conceptos metafisicos como intuiciones ilusorias o ficticias, y a partir de ahi
declarar que éstos no tienen ninguna relacion directa con el lenguaje, sino que
se trata de un mero sonido articulado; y que, por lo tanto, no describiria nada
del mundo verdadero. En esto consiste la demanda de Nietzsche con el fin
de situar en un extremo maximo el proceso de individualizacion del sujeto.
Dicho proceso encuentra su culmen y término en una guerra de espiritus, una
nueva politica; o como lo expresd en Ecce homo: la gran politica:

Pues cuando la verdad entre en combate con la mentira de milenios, tendremos
convulsiones, un estallido de terremotos, un deslizamiento de montafias y valles
como no se habian sofiado jamas. El concepto de politica quedara absorbido por
completo en una guerra de espiritus, todas las formaciones de poder de la vieja
sociedad saltaran por los aires —todas ellas se basan en la Imwertung -mentira-:
habra guerras como no las ha habido jamas en la tierra. Solo a partir de mi existe
en la Tierra gran politica — (Nietzsche, 2016: 853).

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA ... 217

Este punto es el modo estructural que Nietzsche utiliza para explicar
autonomia soberana del individuo, asi como la conjuncion entre voluntad y
poder. Puesto que, al considerar con la misma equiparacion afectiva a todo
el conjunto de la tribu, se mutila la jerarquia, quedando anulado también el
instinto fisiologico que le es propio y le corresponde a la voluntad de poder:

De la hipotesis de la voluntad de poder, que afirma que toda voluntad
de poder tiende no a la conservacion, sino al crecimiento de su poder; y que
este crecimiento puede llegar a realizarse mediante la lucha de las partes, en
la que cada una es obstaculo y resistencia para la otra; de ahi deriva que toda
oposicion (ideoldgica) a esta lucha por la diferenciacion ahoga la vida misma.

Por esto resulta esencial para la justificacion del pathos de la distancia
la formalidad del perspectivismo; es decir, la aplicacion de lo seleccionado
previamente por el sujeto mismo: «El perspectivismo supone que, al
volcarnos en cualquier actividad, empleemos necesariamente unos materiales
seleccionados para nuestro campo de consideracion, y renunciemos a
muchos otros» (Nehamas, 2002: 72); distanciandose de la objetividad, y
abrazando la multiplicidad de puntos de vista. En definitiva, lo que el pathos
de la distancia nos ofrece, junto con la dinamica perspectivista, es que la
actividad estrictamente filoséfica —en tanto actividad del intelecto—, alcance
definitivamente una forma efectiva de transvaloracion (Umwertung) de todo
lo que hasta ese entonces se habia valorado. La misma, ademaés, concluye
convirtiéndose en una transformacion y una nueva manera de comprender la
verdad del mundo a partir de una hermenéutica en permanente actualizacion
que brota desde el espiritu de la misma jerarquia. Como afirma Conill: «De
ahi que la transvaloracion sea fisiologica y constituya una empresa politica,
que tiene como resultado la transformacion de las estructuras de poder y las
formas de la existencia» (Conill, 2014: 253).

3- Laultima de las distancias se relaciona con la conexion del individuo
consigo mismo. Se trata de auella lejania que excita activar persistentemente
el instinto de superacion. Donde cada derecho se convierte en un privilegio
obtenido. Aqui la voluntad empuja al sujeto a establecer una jerarquia interna,
en correlacion a la del mundo que se le presenta como asunto a resolver. A esta
ultima, le corresponde la agudeza de la actitud frente a las otras dos, en tanto
principio hermenéutico de la tierra donde, el individuo se abre a otras maneras
de ser, re-naturalizando lo auténticamente humano en el sentido nietzscheano;
es decir, una forma redefinida de una especie humana activa. Esa permanente
distancia de uno mismo provoca en el individuo un impulso vital de autosupe-
racion como disposicion fundamental; y para ello, requiere oportunamente el
desvinculamiento de concepciones tales como sujeto, pensante o yo (selbst):

La pretension ultima de Nietzsche es transformar el sentido mismo de la nocion
de sujeto, librar al individuo del rigido corsé de la identidad y la unidad sustancial

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



218 ALAN REGUEIRO

y abrirlo a la experiencia cambiante del devenir de las apariencias, abrirlo a la
diferencia de maneras de ser mas alla de puntos de referencia dogmaticamente
inamovibles y categoricamente normativos (Vazquez, 2012: 35).

Nietzsche pretende, a partir del desenmascaramiento de aquellos enclaves
ontoldgicos que predefinen al individuo desde su propio marco conceptual,
manifestar la capacidad transvaloradora como una aptitud que le permite
autoafirmarse. Le otorga la certeza de que es capaz de crear valores, culturas
y formas de expresion moral; haciendo que, incluso él mismo se piense y se
confirme como un valor y como un sentido por y para si mismo. A este tipo de
almas Nietzsche las denomina aristocraticas. Aquellas que «tienen respeto de
si mismasy» (Nietzsche, 2016: 430).

Lo aristocratico, para Nietzsche, se relaciona, en primer lugar, con una
dimensién politica en tanto forma de crear cultura y de accion activa con
relevancia en lo concerniente a lo pblico. Es por tanto un esquema politico y de
una manera de gobernar y de ser gobernado. En segundo lugar, lo aristocratico
esta vinculado con toda actitud hacia la vida que no sea decadente, servil,
buena, en tanto obediente; sino mandataria, creadora y responsable; una vida
puramente filosofica, transvaloradora de aquellos valores eternos y que pueda
ser capaz de vivir creando y, a partir de sus creaciones, renovar un mundo que
es permanente devenir.

El pathos aristocratico es la consciencia estimulante y afectiva de la
permanente insatisfaccion de la voluntad. Una forma de accion que no
reconoce limites y cuyo placer consiste en no poder saciarse; toda instancia
superada sugiere, a posteriori, una nueva incertidumbre que solo el «alma
aristocratica» es capaz de soportar y enfrentar:

Quien no hace lo que quiere, en todo caso hace lo que quiere otro. Y el hombre
bueno quiere siempre hacer lo que quiere el otro porque, de lo contrario, no
sabria qué quiere hacer. La oposicion franca y frontal se establece aqui, entonces,
entre el hombre bueno y el hombre creador: respectivamente, el que obedece y el
que manda (Rodriguez, 2015: 141).

Naturalmente Nietzsche recupera para la formulacion del pathos
aristocratico la figura que para ¢l siempre represento la espontaneidad creativa:
Dionisos como la verdad del devenir, la aceptacion del si mismo como forma
individual de unir lo fdctico con lo interpretativo, en definitiva, un trastocador.
Por ello, Nietzsche pretende mostrar al alma aristocratica como un alma
inmoralista.

Ese inmoralismo del cual Nietzsche hace referencia numerosas ocasiones,
debe entenderse como un rechazo a las valoraciones, asi como a las verdades
morales y politicas que, hasta ese entonces, sostenian los valores de la
modernidad occidental. Valores huecos de contenido y de significados, pero

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



VERDAD COMO CONSTRUCCION LINGUISTICA ... 219

llenos de exagerada trascendencia y de excesivo desprecio por lo terreno.

CONCLUSION

El analisis de Nietzsche sobre el lenguaje, la verdad y la jerarquia pone en
relieve su critica a la metafisica tradicional y su propuesta de una interpretacion
del mundo centrada en la creacion de significados a través de la voluntad de
poder. Para Nietzsche, la verdad no es un concepto estatico ni objetivo, sino
una construccion basada en la interpretacion y en la capacidad del lenguaje de
representar el mundo de manera metaforica. Esta concepcion incluye la critica
a la creencia en un ser o una esencia inmutable, reemplazada por la nocion
de un devenir constante que encuentra su expresion mas elevada en la figura
del superhombre. Asimismo, la idea del pathos de la distancia sugiere que la
jerarquizacion de los individuos, basada en su capacidad de crear y gobernar,
es fundamental para la dindmica del poder y de la verdad. Nietzsche invita a
los individuos a liberarse de las ficciones metafisicas y a abrazar su potencial
creativo, entendiendo la vida como un proceso de constante transformacion y
autoafirmacion.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BOUVERESSE, J. (2020). Nietzsche contra Foucault. Sobre la verdad, el conoci-
miento y poder. Barcelona: Subsuelo.

CONILL SANCHO, J y SANCHEZ MECA. D (Eds.) (2014). Guia Comares de
Nietzsche. Granada: Comares.

CONILL SANCHO, J. (2007). El poder de la mentira. Madrid: Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2011). Obras completas. Vol 1. Madrid: Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2014). Obras completas. Vol 111. Madrid: Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2010). Fragmentos postumos. Vol 1. Madrid: Tecnos.

NIETZSCHE, F. (2008). Fragmentos postumos. Vol IV. Madrid: Tecnos.

GARCIA-GRANERO, M. (2019). «Dimensiones ético-politicas del concep-
to “pathos de la distancia” en la filosofia de Nietzschen. ENDOXA: Series
Filosoficas 43: 171-191.

HABERMAS, J. (1994). Sobre Nietzsche Y Otros Ensayos. Madrid: Tecnos.

LARIO, S. (2000). Zaratustra. EI mito del superhombre filoséfico, Barcelona: Edi-
ciones del bronce.

LEMM, V. (2010). La filosofia animal de Nietzsche, Santiago de Chile: Univ. Diego
Portales.

NEHAMAS, A. (2002). Nietzsche, la vida como literatura. Madrid: Turner.

PARMEGGIANI, M. (2002). Perspectivismo y subjetividad en Nietzsche. Mélaga:
Analecta Malacitana.

TOTARO, F. (2007). Verita e prospettiva in Nietzsche. Roma: Carocci.

VAZQUEZ ROCCA, A. (2012). «Nietzsche: de la voluntad de ficcion al pathos de la
verdady, Eikasia: revista de filosofia 46: 33-53.

ISSN: 1578-6676, pp. 207-220 ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025)



220 ALAN REGUEIRO

WITTGENSTEIN, L. (1994). Tractatus Logico-Philosophicus. Barcelona: Altaya.
tzsche. Roma: Carocci. 2007.

ESTUDIOS NIETZSCHE, 25 (2025) ISSN: 1578-6676, pp. 207-220



