
ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: 
¿una tradición oracular apolínea? (Parte II). 

Magia de la luz y teúrgia en los PGM

Resumen

Como parte del estudio de la magia oracular apolínea y la edición crítica de los Himnos 
Mágicos, se ofrece el análisis de los numerados 13, 10 y 14 de la antología de Preisendanz, 
con revisión de la parte anterior, debido a importantes descubrimientos papirológicos y nuevas 
publicaciones relevantes. Se cierra el ciclo de estudios sobre fotagogia, con una reflexión sobre la 
teúrgia en la magia greco-egipcia. 

Palabras Clave:  himnos, fotagogia, teúrgia, Dafne, CCR.

Magical Hymns to Daphne and Apollo
Traces of an Apollonian Prophetic Tradition (part II)? 

Magic of light and theurgy in the PGM

Abstract

Further following the study on Apollonian oracular magic and the critical edition of 
Preisendanz’s Magical Hymns, we present the analysis of hymns 13, 10 and 14, including a 
revision of the first part, due to important papyrological breakthroughs and new relevant editions 
of the texts. The study on photagogy comes to an end, along with a reflexion on the presence of 
theurgy in Greco-Egyptian magic.

Key Words:  hymns, photagogy, theurgy, Daphne, CCR.

Flor Herrero Valdés
Universidad de Granada 

florherrerovaldes@uma.es
https://orcid.org/0000-0002-1376-2317

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0.
(CC BY-NC-SA 4.0) 

Aceptado: 16 de octubre de 2024 Recibido: 12 de octubre de 2024

mailto:florherrerovaldes@uma.es
https://orcid.org/0000-0002-1376-2317


Flor Herrero Valdés8

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

 1. Introducción

Continuamos con el trabajo que empezó en esta revista J. L. Calvo Martínez, la 
reedición y comentario de los Himnos Mágicos editados por K. Preisendanz, con más 
textos de esa tradición de magia oracular y solar protagonizada por Apolo-Helios y 
los personajes de su culto.

En esta segunda parte,1 el objetivo era presentar los himnos del PGM VI, HMag. 10, 
HMag. 13 y HMag. 14,2 con la habitual descripción del papiro, traducción y comen-
tario de los himnos, dando relevancia especialmente al lugar concreto en el que se 
encuentran en el documento en relación al que ocupan en el ritual, para explicar más 
efectivamente su efecto sobre los ejecutantes de las prácticas mágicas y, gracias a esto, 
también sus peculiaridades textuales desde el punto de vista filológico, pues considero 
que muchos aspectos de los textos de magia sólo pueden desentrañarse desde el punto 
de vista de las ciencias cognitivas y el estudio comparativo de las religiones, como 
manifestaciones de procesos psíquicos universales de procesamiento de la información 
y los impactos emocionales. 

Sin embargo, tanto el esquema original pensado para estos dos artículos como el 
análisis de los rituales ha quedado obsoleto debido a importantes descubrimientos 
papirológicos de los que lamento no haber tenido conocimiento para mi artículo 
anterior,3 consolidados gracias a una nueva edición de los PGM que están dirigiendo 
Ch. Faraone y S. Torallas Tovar.4 Los trabajos mencionados me obligan a replantear 
ciertos aspectos del análisis así como a revisar mi publicación anterior en MHNH 20,5
pues se confirman las evidencias de que PGM II y VI pertenecían al mismo libro 
mágico: son el documento de conservación del mismo ritual con dos versiones di-
ferentes, licnomancias o incubaciones apolíneas apoyadas por el uso de lámparas y 
liberación del dios o ente profético. 

1 Continuación de Herrero Valdés 2020.
2 Henrichs-Preisendanz 1974, vol. II, pp. 244-245 y 248.
3 Cf. Blanco Cesteros 2017; Chronopoulou 2017, 2017b y 2019.
4 En el marco del proyecto de investigación “The Transmission of Magical Knowledge” de 

la Universidad de Chicago, se han embarcado en la publicación y reedición de conjuros de 
formulario abierto de magia greco-egipcia, con el título Greek and Egyptian Magical Formu-
laries: Text and Translation. 

5 Agradezco profundamente las sugerencias de corrección y las referencias bibliográficas a los 
revisores del artículo así como su ayuda a E. Chronopoulou, para poder publicar los resultados 
de esta investigación. 



9Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

El orden de aparición de los himnos es, pues: HMag. 13, HMag. 10, HMag. 14 y 
HMag. 9, recitados para una systasis con Apolo y Dafne, el sol y la luna, con ayuda 
de una lámpara y métodos coactivos, para revelación en sueños; otra licnomancia 
ejecutada junto con el HMag. 11; y liberación de Apolo. Organizados de esta manera, 
se confirma también que estamos ante dos rituales hermanos de lo que Jose Luis Calvo 
Martínez ha denominado magia de la luz.6 

2. La tradición oracular apolínea y la fotagogia de los PGM: teúrgia y magia 
de la luz

Con este artículo se cierra la edición en esta revista de los himnos incluídos en 
prácticas “fotagógicas o helíacas”7 de tradición específicamente apolínea,8 lo que nos 
da espacio para recapitular acerca de esta técnica de la magia que trasciende fronteras.

Efectivamente, José Luis Calvo Martínez analizó la morfología de lo que fue a 
llamar “fotagogia” o rituales de la luz de los PGM, como testimonios de una apli-
cación práctica y popular de procedimientos cultuales emparentados con la teúrgia 
neoplatónica. En estas recetas mágicas encontramos el marco técnico de utilización 
de un concepto del misticismo, el de la luz y el fuego iluminativo, que se populariza 
en la tardo-antigüedad no sólo en la literatura neoplatónica y teúrgica, sino también 
en el gnosticismo, el hermetismo, el cristianismo y muchas otras tradiciones espiri-
tuales orientales.9 

6 Cf. Calvo Martínez 2009. En un estudio del PGM VI aisladamente, se hacía difícil demostrar 
que la práctica de comunicación oracular que preservaban los himnos 13, 10 y 14 se refirieran 
a una licnomancia, pero con esta nueva distribución cambia el panorama y se confirma la 
adecuación del término fotagogia a estos rituales. 

7 En palabras del propio Calvo Martínez 2009, p. 10. Me refiero a los rituales de los himnos 
que Preisendanz consideró dirigidos a: Helios, HMag.3 e HMag. 4, editados en Calvo Mar-
tínez 2004 y 2006; a Helios y todos los dioses, HMag. 5, en Herrero Valdés 2019; a Apolo, 
HMag. 8, en Calvo Martínez 2005; a Apolo-Helios, HMag. 9 y HMag.10, en Herrero Valdés 
2020; y a Apolo y Dafne, HMag.12, en Herrero Valdés 2019. 

8 Podemos hablar de una técnica oracular solar con dos vertientes, una helíaca y otra apolínea, 
según los dioses principales a los que van dirigidos los rituales y los elementos del culto. Sin 
embargo, el sincretismo entre Helios y Apolo es tan fuerte para este momento histórico que en 
el contexto de la magia greco-egipcia podemos afirmar que se trata del mismo tipo de práctica 
mágica, dedicada a la adivinación y la comunicación profética, como vamos a ver. 

9  Redondo 2019, p. 86; Burkert 2005, p. 29. 



Flor Herrero Valdés10

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

Así pues, Calvo Martinez acuña el término fotagogia para delimitar un tipo de 
magia en sentido amplio, dándole una etiqueta digamos artificial o genérica, pues en 
los papiros mágicos aparece φωταγωγία como vocablo técnico en un solo conjuro, el 
que encontramos en el PGM IV, líneas 930 a 1115, que es, por otro lado, un ejemplo 
arquetípico de este tipo de prácticas helíacas. Ofrece todos los elementos de la mor-
fologia identificada en el trabajo mencionado, junto con apreciaciones técnicas que 
destilan importante información acerca de cómo funcionan los elementos simbólicos 
y materiales de este culto, a través de un listado de fórmulas e instrucciones prácticas: 

1.	 Su título es αὔτοπτος, término conocido por la teúrgia de los Oráculos Caldeos,10 
que implica una visión directa de la divinidad.

2.	 La primera fórmula es un himno hexamétrico, el famoso HMag.3 “χαῖρε, 
δράκων” a Helios,11 introducido por otro término de la teúrgia, σύστασις, que 
también implica comunicación directa, unión o comunión con lo divino. Parece 
ser el primer paso en el ritual, se pronuncia a la salida del sol y luego, por la 
noche, sobre una lámpara. Implica llevar ropajes proféticos y una rama de olivo. 
La petición final es muy ilustrativa de los fines de esta fórmula y los medios:

“Manténte unido a mí (ἔχε συνεστάμενον), señor, y séme obediente por 
medio de la visión directa (δι’... αὐθοψίας) que ejecuto en el día de hoy y 
profetízame (χρημάτισόν μοι) sobre aquello que te pido, por medio de la 
visión de la licnomancia (διὰ τῆς αὐτόπτου λυχνομαντίας),12 a través de la 
cual actúo yo”.13

Es una petición de oráculo, respuesta o revelación. Estas son diferentes traduc-
ciones dadas en LSJ para χρηματίζω. Y se hace por medio de la licnomancia, 
concretamente. De manera que Helios, si bien se empieza a invocar de maña-
na, recién salido el sol, se manifestará más tarde en las llamas de la lámpara. 

 

10 Johnston 2008, pp. 144 y ss.; Porph., De philosophia ex oraculis 152.22; O.C. 101 y 142. En 
los PGM también es un término popular: PGM III 292 y 699; IV 162; V 53; VII 319, 335 y 
727; VIII 85. 

11 Cf. Calvo Martínez 2004 y Blanco Cesteros 2015.
12 También este es el único caso en el que aparace el término λυχνομαντία, en PGM I 952. Otros 

términos son Λυχνομαντεῖον, en PGM VII 540 o λυχνομαντεία en VII 561.
13 Para estas paráfrasis del ritual utilizo la traducción de Calvo Martínez 1987, pp. 126-130.



11Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

3.	 La siguiente fórmula, de marcado carácter hebraico, es la que se llama pro-
piamente φωταγωγία, que Calvo Martínez traduce por “captación de la luz”. 
Se repite siete veces, delante de la lámpara, con los ojos cerrados. En ella se 
encuentran precisos detalles acerca del manejo de la luz:

“Te invoco a ti, el dios que vive, iluminado por el fuego (πυριφεγγῆ), pa-
dre invisible de la luz Iael (…) dame tu fuerza, despierta a tu demon, entra 
en este fuego, llénalo de espíritu divino (…), ábreme la casa del dios que 
es dueño de todo, Albalal, el que está en esta luz, y que se haga la luz en 
anchura, profundidad, longitud, altura, resplandor; que brille el que está 
adentro, el señor Bauel”

Si bien los ojos están cerrados, la luz de la llama atraviesa los párpados y crea 
efectos visuales que estimulan la visión interior a través del órgano imagina-
tivo de la psique. Es un elemento común de las técnicas meditativas el uso de 
una vela y la alternancia de los ojos abiertos, cerrados o semicerrados, para la 
creación de un estado concreto del ser. 

4.	 Seguidamente hay que realizar un κάτοχος τοῦ φωτός, la atadura de la luz con 
el objetivo de que permanezca la captación de la luz (“ὅπως παραμείνῃ σοι ἡ 
φωταγωγία”), que se hace también pronunciando un logos una sola vez (“χρὴ 
οὖν σε ὁρκίζειν”). 

5.	 Luego sigue el θεαγωγὸς λόγος, la fórmula para atraer al dios, que se pronuncia 
tres veces con los ojos abiertos, una plegaria dirigida a Horus-Harpócrates, “τὸν 
τὰ πάντα φωτίζοντα”, el que todo lo ilumina. Se repite la petición φάνηθί μοι, 
“muéstrate a mí”, y se cierra con “contéstame (ἀποκρίθητί μοι) por medio de 
tu sagrada voz”. 

6.	 Fórmula coactiva o ἐπάναγκος, que se recita dos o tres veces después de la 
invocación del dios (paso 5), si no aparece inmediatamente.

7.	 Salutación o χαιρετισμός, que se hace una sola vez, cuando llega el dios, su-
jetando un dado.

8.	 Se realiza otro conjuro de retención, esta vez del propio dios, el κάτοχος τοῦ 
θεοῦ, que supone una serie de acciones rituales: sujetando el dado, se pisa el 
dedo gordo del pie derecho con el talón izquierdo.



Flor Herrero Valdés12

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

9.	 Y acaba la receta dando la fórmula de liberación o ἀπόλυσις.14 Más acciones 
rituales, como cerrar los ojos, soltar el dado, quitarse la corona de olivo y dejar 
de pisar el dedo gordo del pie, acompañan a la plegaria de liberación del dios 
y a la de la liberación de la luz (τῆς αὐγῆς ἀπόλυσις).

10.	 Por último, se dan instrucciones prácticas: la realización del amuleto, dedicado 
a Harpócrates, la preparación del lugar y de la lámpara, la purificación del ofi- 
ciante y los signos y visiones que proyectan las llamas de la lámpara (σημεῖα τοῦ 
λύχνου), indicando la presencia del dios. Al pronunciar la fotagogia (paso 3), 
que se había recitado con los ojos cerrados, se abren los ojos y se ve lo siguiente:

“verás todas las cosas amplificadas y una luz muy grande dentro, pero la 
lámpara no se ve en absoluto. Y verás al dios sentado en una urna, envuelto 
en rayos, saludando con la diestra extendida y en la izquierda sosteniendo 
un látigo, levantado por las manos de dos ángeles y doce rayos alrededor 
de estos”.

En esta licnomancia podemos observar la mezcla de los dos tipos referidos por 
Calvo Martínez, el tipo técnico o “artificioso”, donde se buscan omina o semeia, 
signos de la acción de la divinidad en el comportamiento de la llama de la lámpara, 
junto con la adivinación “natural” ejercida en los templos, pues el objetivo es hacer 
al propio oficiante del rito un médium o, más bien, profeta del dios mediante la co-
munión y comunicación directa. Si bien esto refleja el arte oracular de los sacerdotes 
apolíneos que refiere, entre otros, Porfirio,15 en este ritual se mezclan rasgos de la 
divinidad solar de tradición griega y de la egipcia junto a representaciones divinas del 
pantocrátor hebreo, lo cual hace difícil rastrear un origen histórico de estas prácticas, 
simbolismos o creencias. Pero deja testimonio de la universalidad de la imagen de la 
luz como materia y medio de acceso a la percepción de lo divino.

Sin embargo, lo que nos viene a interesar aquí es el tipo de ritual al que hace re-
ferencia, que contiene plegarias en prosa o hexamétricas, lámparas y fuego, ataduras 
y liberaciones del dios, para visiones o revelaciones oníricas, ritual que se repite a lo 
largo de los PGM de muy diversas maneras y para todo tipo de fines mágicos, pero 
siempre en relación a prácticas helíacas-selénicas, y por hende, a todas las apolíneas. 
De manera que podemos identificar una ‘fotagogia’ o magia de la luz como práctica 

14 También es un término de la adivinación teúrgica, cf. Porph., De philosophia ex oraculis 
163.1 y 6; O.C. 141.

15 De philosophia ex oraculis. Es una tradición que conecta con los albores de la civilización 
griega, como comenta Kingsley 2001, pp. 77-92.



13Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

mágica de corte teúrgico, en una serie de técnicas de manipulación de la luz (u ojo) 
de la visión profética, que se encuentra en todas aquellas recetas de los PGM que 
contienen los siguientes elementos: 

a.	primariamente, las que hacen uso de lámparas,16 trípodes17 o braseros,18 es de-
cir, objetos rituales con presencia de llamas, y un logos referido a una divinidad 
solar —Helios, Apolo, Horus o Mitra— especialmente si contiene hexámetros. 
En su mayoría están referidos a rituales de profecía o comunicación directa con 
la divinidad, de manera que entran en contacto directo con la teúrgia neoplató-
nica y la tradición oracular griega en tres aspectos: el propio objetivo profético- 
gnóstico del ritual, la coincidencia de vocabulario técnico (systaseis, autoptoi, etc.) 
y simbólico-mitológico, y la aparición de una liturgia hexamétrica o iluminativa. 

b.	de manera secundaria, siguiendo esta pista, se debe ampliar el margen de con-
sideración a: 

•	plegarias dirigidas a Helios, Apolo o cualquiera de los dioses solares19 o rituales 
que contenga elementos del culto helíaco, apolíneo e incluso osiríaco, pues todo 
símbolo verbal, psíquico o cultual que conlleve iluminación o fuego lleva en 
última instancia a la epifanía de la luz; 

•	las incubaciones o muertes rituales en las que se buscan oráculos oníricos, 
pues, aunque son difíciles de diferenciar las bajadas al mundo de los muertos 

16 Los conjuros con lámparas suelen estar dedicados a Apolo-Helios, Sarapis o Besas y buscan 
fines de profecía: PGM I 264-346, Ἀπολλωνιακὴ ἐπίκλησις con los HMag. 8 y 23; osiriza-
ción de un gato, PGM III 22; PGM IV 1-87, comunicación con un demon profético; PGM IV  
3173-3208, para sueños revelatorios; PGM V 1-52, Μαντεῖον Σαραπιακὸν; PGM V 446-490; 
PGM VII 221-259, de revelación onírica a Besas-acéfalo, que es otra representación solar; 
PGM VII 349-369, Ὀνειραιτητόν; PGM VII 540-579, Λυχνομαντεῖον; PGM VII 704-755; 
VIII 64-112,Ὀνειραιτητὸν τοῦ Βησᾶ; PGM XII 123-144, Ὀνειροπομπὸς Ζμίνιος Τεντυρίτου; 
la consagración del mago del PGM XIII. 

17 Tenemos ejemplos de conjuros con trípode y peán: PGM III 185-262, con los HMag. 5 y 12; 
PGM III 286-423. 

18 También son abundantes los conjuros en los que se queman sobre brasas materiales signifi-
cativos y se hacen plegarias solares, como por ejemplo PGM IV 1929-2006, la fórmula de 
evocación del rey Pitis, con una versión del HMag. 4. 

19 Hay muchas plegarias sin ritual de marcado carácter solar y místico: PGM I 195-223; PGM 
III 495-610, que contiene una plegaria hermética conocida por otra fuente en latín; PGM IV 
1596-1715.



Flor Herrero Valdés14

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

de origen griego de las osiríacas, debido al sincretismo radical de estos textos, 
ambas hablan del mismo proceso ritual que conducen igualmente a la prognosis 
y la mania del oficiante, es decir, la visión o apertura del ojo visionario a la luz 
del conocimiento de lo divino, del contacto con el dios20; 

•	y a los que persiguen visión directa o systasis21 divina del oficiante, por ser 
ejercicios teúrgicos o gnósticos propiamente dichos. 

c.	Efectivamente, estos procedimientos que parecen provenir del contexto de un 
culto solar se acaban usando para todo tipo de fin mágico: hay comunicaciones con 
Helios y uso del tripode apolíneo para encantamientos amorosos22; encontramos 
himnos hexamétricos dedicados a las diosas y dioses ctónicos de la brujería, con 
los fines típicos de la magia de sometimiento23; y se usan lámparas con otro fin 
diferente de la captación de la luz para prognosis, como consagrar estatuas o al 
oficiante, o se piden revelaciones oníricas a otros dioses.24

Pues bien, el PGM VI + II (GEMF 30) es un testimonio de esta magia y de su fuerte 
tradición apolínea, que conecta las enseñanzas de Porfirio sobre la ciencia oracular 
con la literatura poética hexamétrica de la tardo-antigüedad, en especial Nono de 
Panópolis, conexión que traté en el artículo anterior. 

3. El PGM VI: fragmento inicial del PGM II (P. Lond.I 47 + P. Berl. 5026)

El PGM VI25 o P. Lon. Inv. 47 es un fragmento de rollo de papiro de 34 x 22 cm. 
con el texto en una sola columna, dividida en cuatro secciones, que hacen un total de 
cuarenta y siete líneas, y muy mal conservada, con la mitad izquierda de las primeras 
veintidós líneas totalmente perdida, dejando solo unas diecisiete o dieciocho letras 
de cada línea. Fue adquirido por M. Anastasi en Memfis en septiembre del año 1839 
y la primera transcripción la hizo C. Wessely (1888: 149-153), quien, por su letra 

20 Cf. Kingsley 2001, pp. 111-115; Ustinova 2009. 
21 Systaseis y autopsiai: PGM V 53-69; PGM VII 320-334; PGM VII 505-528, Σύστασις ἰδίου 

δαίμονος. 
22 Encantamientos amorosos con elementos apolíneos: PGM VII 376-384; PGM VII 593-619.
23 Los HMag. 17 a 22, a Hékate, Selene, Perséfone, Ártemis o Afrodita.
24 PGM IV 2367 y PGM V 371-445, en las que se consagra una lámpara a una estatuilla de 

Hermes, e incluso tenemos el HMag.5, de hexámetros pero dirigidos a Hermes; PGM VII 
664-685, una petición de sueños a Hermes. 

25 Henrichs-Preisendanz 1974, vol I, 198-200.



15Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

uncial, lo consideraba del siglo III d. C. Sin embargo, F. Kenyon, que también hace una 
edición del mismo (1893: 81-83), creía que era más bien del siglo II.  Preisendanz hizo 
una nueva colación para su edición del papiro en los PGM, para la cual recibió ayuda 
de, entre otros, S. Eitrem (1923). En 2016, E. Chronopoulou26 desveló que se trata de 
un fragmento del PGM II, específicamente la primera columna conservada del texto. 
Si se ponen juntos, ayuda a reconstruir la nota marginal de PGM II, l. 21, ποίη|[σ]ις 
αὕτ|η. Esto ha producido cambios en la datación de los papiros: según los primeros 
editores, el PGM II tradicionalmente se consideraba del siglo IV o V, y el PGM VI del 
II o III; el trabajo de Chronopoulou, con el análisis del papiro completo, dejó fuera la 
posibilidad de una datación tardía, sino más bien temprana, y la autora considera el s. II 
como la época más probable de redacción, como mucho el s. III.27 Además, el espacio 
del margen superior izquierdo invita a pensar que no había nada más antes del PGM 
VI, si bien Chronopoulou considera que falta parte de la praxis, hipotetizando que debe 
haber estado en otro rollo de papiro. 

Pues bien, todo esto se consolida con la publicación de ambos papiros juntos como 
el GEMF 30 [PGM VI + PGM II], en la mencionada reedición de los papiros mágicos 
formulares.28 Realizan su edición con traducción al inglés y comentario M. Blanco 
Cesteros y E. Chronopoulou, cuyas tesis doctorales se sustentaban en el análisis crítico 
de estos papiros, junto a A. Nodar, E. Suárez de la Torre y M. Zellmann-Rohrer. A esta 
edición remito para una exhaustiva descripción del papiro, una completa bibliografía de 
su estudio y la historia de los avatares de su transmisión hasta acabar separados en las 
colecciones del Museo Británico y el Neues Museum de Berlín.29 Otros comentaristas 
de estos papiros son M. Monaca (2011), A. Monte (2015) y L. B. Bortolani (2016).

26 Chronopoulou 2017, 2017b y 2019, descubrimiento que llevó a cabo en las jornadas del 28th 
Congress of Papyrology, en Barcelona en 2016, y al que dedicó su tesis doctoral, dentro del 
proyecto “Transmission of Magical Knowledge in Antiquity: The Papyrus Magical Handbooks 
in Context” (University of Chicago).

27 En contra de esta datación temprana podrían estar los paralelismos con la poesía de Nono de 
Panópolis, que planteé en Herrero Valdés 2020 y que estudio más profundamente en Herrero 
Valdés 2022. Si bien el floruit de Nono debe mantenerse sobre finales del s. IV, la datación 
del papiro, que se basa en el análisis por comparación de estilos de escritura de papiros de di-
ferentes épocas, sigue dejando dudas de precisión. Sin embargo, la posibilidad más sugerente 
sigue siendo el conocimiento por parte de Nono de esta literatura mágica o la existencia de una 
fuente común. 

28 Faraone - Torallas Tovar 2022, pp. 360-363.
29 Dooso 2016. Se basan en el estudio mencionado acerca de la llamada “Biblioteca mágica te-

bana”.



Flor Herrero Valdés16

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

Con respecto al contenido, este rollo de papiro de un tamaño de unos 34 x 121 cm, 
con cinco columnas de texto escrito, es el soporte de transmisión de una licnoman-
cia apolínea para revelación onírica con plegarias hexamétricas y liberación, en dos 
versiones: 

1.	 La primera ocupa las ciento diez primeras líneas del texto: 

•	instrucciones de cuándo y dónde realizar las invocaciones y la unión (σύστασις), 
ll.1-5; 

•	una εὐχή en verso, dirigida a Dafne y Apolo, que se recita a la salida del 
sol, ll. 6-28, que son los quince versos del HMag.13 y los seis primeros del 
HMag.10(a); 

•	una súplica poética (“ἐξαιτοῦ πάλιν”) dirigida a Apolo, recitada a la puesta de 
sol, ll. 30 a 39, que forma el final del HMag.10(b); 

•	la unión con Selene (“πρὸς Σελήνην … αὐτοῦ σύστασις”), una plegaria a Dafne 
y Apolo que contiene el HMag. 14, ll. 40-4730; 

•	el nombre mágico akrakanarba, l. 48; 

•	una invocación a Apolo, el HMag. 9, ll. 50-57; 

•	instrucciones sobre el uso de las hojas de laurel, la tablilla con el dibujo del 
acéfalo y la lámpara, ll. 57-63; receta de mixtura para recordar, ll. 63-67; 

•	la práctica (“ποίησις αὕτη”) de incubación, ll. 67-81; 

•	preparación de la tinta, ll. 81-82; 

•	otra mixtura y otra receta para recordar, ll. 82-90; 

•	métodos coactivos (ἄλλοι ἐπάναγκοι) con sacrificios cruentos, lámpara y una 
figura del acéfalo, líneas 90-111. 

2.	 La segunda comienza en la línea 18 de la tercera columna del papiro, con la 
expresión “ἄλλως ποίησις”: 

•	instrucciones sobre la rama de laurel, los nombres mágicos akrakanarba y 
santalala y la corona, ll. 111-119; 

•	instrucciones de la comunicación con el dios (“συνίστα δὲ σεαυτὸν τῷ θεῷ”), 

30 Hasta aquí llega el texto del que era el PGM VI. A continuación, se tratan los rituales del 
PGM II de los que dí una descripción detallada en Herrero Valdés 2020, pp. 171-174 y 
181-183, si bien se hace necesaria esta revisión para poder tratar los himnos que nos ocupan, 
a la luz de la feliz reunión de los papiros.



17Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

que suponen sacrificios, libaciones, unciones, preparación de la lámpara con 
una oración a Apolo-Peán y acostarse con la luna en cuarto creciente y en 
Géminis, ll. 120-127; 

•	invocación a Dafne y Apolo-Helios, primera parte del HMag. 11, ante la lám-
para, introducida por la nota marginal δ/α κλῆσις, ll. 127-134; 

•	salutación (χαιρετισμός) a la salida del sol, segunda parte del himno esta vez 
dirigido a Helios, ll. 135-147; 

•	tercera parte de la plegaria que pasa a ser en prosa, donde se invoca a Comes y 
Horus (“en las regiones del sur tienes la forma del halcón sagrado [μορφὴν ... 
τοῦ ἁγίου ἱέρακος]”) y de marcado carácter gnóstico (“ὁ μέγιστος καὶ ἰσχυρὸς 
θεός· ἐγώ εἰμι ὁ δεῖνα, ὅστις σοι ἀπήντησα, καὶ δῶρόν μοι ἐδωρήσω τὴν τοῦ 
μεγίστου σου ὀνόματος γνῶσιν”), ll. 148-179; 

•	tercera parte del HMag. 11, dirigido otra vez a Apolo-Peán, ll. 179-188;

•	como en el anterior, ahora se dan las instrucciones de la práctica (ποίησιϲ τῆς 
πράξεως), ofrendas, preparación de la lámpara con una mecha hecha de un jirón de 
la ropa de alguien muerto violentamente y purificación del dormitorio, ll. 189-208;

•	preparación del trono donde se aparece Apolo, en el que se graban los tres 
hexámetros finales del HMag. 11, ll. 209-214;

•	dibujo del acéfalo y palabras mágicas;

•	y liberación del dios (“ἀπολύσεις”), ll. 221-228.

Este tipo de recetas se caracterizan por la incoherencia lógica: a veces, la adición 
de instrucciones hace difícil establecer el orden de las acciones con claridad o incluso 
delimitar un ritual de otro, como en este caso. Este rasgo, en mi opinión, es deliberado, 
pues hay que apelar a la flexibilidad en la aplicación de tratamientos de cualquier tipo, 
según el momento, el lugar y las personas a las que van dirigidos, pero sobre todo el 
éxito que se consigue, de manera que si no funciona de una forma se intenta de otra, 
variando ciertas secciones. 

Así, la última plegaria hexamétrica, introducida por una nota marginal, tradicio-
nalmente leída como δ κλῆσις en la edición de Preisendanz, podría conectar ambas 
prácticas, de manera que las tres primeras invocaciones a Apolo y Dafne (HMag. 13, 
10, 14 y 9) se mantendrían igual pero cambiarían las acciones rituales y se añadiría una 
cuarta invocación a Apolo-Helios (HMag. 11)31 que provocaría una visión directa de 

31 Chronopoulou 2017b, p. 275-277; Herrero Valdés 2020, p. 171.



Flor Herrero Valdés18

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

Apolo sobre un trono y conllevaría la liberación del dios al final del rito. Sin embargo, 
la nueva edición del texto lee α κλῆσις,32 lo que supondría que sí son dos licnomancias 
con invocaciones y prácticas rituales diferentes aunque emparentadas.33 La primera, 
sin preparación del trono ni liberación del dios, queda como una incubación apolínea 
más pura, donde la visión se produce en sueños, con ayuda de los efectos de la luz de 
la lámpara, el movimiento de los ojos y las invocaciones. La segunda sería entonces 
una licnomancia, pues el efecto lumínico se produce en el conjunto performativo en el 
que se ha convertido el dormitorio del oficiante gracias a la lámpara y la preparación, 
pues la visión se debe manifestar en los juegos de luz entre las llamas y el lienzo que 
se pone sobre el trono, si bien el oficiante también está acostado y las epifanías se 
muestran a lo largo de un prolongado proceso nocturno, quizás al amanecer. 

Así que, aunque en ninguno de los dos rituales se realiza el procedimiento descrito 
arriba de “captación de la luz”, son manifiestas la atracción de la divinidad por medio 
de la luz y la manipulación de esta a lo largo de todo el ritual para producir los efectos 
deseados en la conciencia del oficiante. Y en los dos ejemplos vemos cuán importante 
es la plegaria poética para todo este proceso. 

4. La praxis: Σύστασις πρὸς Ἥλιον (PGM VI + PGM II 1-64 o GEFM 30.1-111) 

El hechizo que nos ocupa es una práctica de unión o comunicación con Helios 
(“<σ>ύστασις αὐτοῦ πρὸς Ἥλιον”) por medio de una serie de invocaciones hexamé-
tricas, en momentos concretos del día y de la noche, con ayuda de una lámpara, una 
corona de laurel, una tablilla con un dibujo del Acéfalo, ofrendas y medios coacti-
vos. Se trata, pues, de un ritual de visión o contacto con la divinidad solar a través 
de oráculos oníricos (“<διὰ> [μ]αντικῆς ὀνειράτων”), que podemos deducir que se 
trate de visiones del dios en sueños o en un estado de duermevela, pues si por algo se 
caracterizan los rituales apolíneos es por el conocimiento y manejo de la hipnagogia,34 

32 GEFM 30.128-130, nota 76, p. 375.
33 La estructura, según los últimos editores, es como sigue:

1-57 Encounter-procedure (for Apollo) [PGM VI 1-47 + PGM II 1-9] 
58-111 The ritual itself [PGM II 10-64] 
112-127 An alternate ritual [PGM II 65-81] 
128-188 Invocation [PGM II 82-140] 
188-222 The ritual of the procedure [PGM II 141-175] 
223-230 (Dismissal) [PGM II 176-183]

34 Término acuñado por L.F.A. Maury, en 1848, pero refiere a procesos cognitivos de los que 
hablan Aristóteles en De somnis y Jámblico en De mysteriis.



19Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

el ciclo de los componentes del sueño, con una depurada técnica de manipulación 
del sueño y las oneiroseis,35 las parasomnias36 y cualquier otro estado alterado de 
conciencia en relación al sueño o la falta de él. 

Los recientes análisis papirológicos sugieren que podría haber existido una co-
lumna a la izquierda en otro fragmento del rollo, pues lo que se conserva de la receta 
parece comenzar in medias res, de manera que faltaría una parte de las instrucciones; 
pero, sobre todo, demuestran que no está exenta de acciones rituales, pues estas se 
encuentran en el fragmento de Berlín. 

La estructura del hechizo es la siguiente: 

1.	 La receta comienza con las indicaciones de cuándo y dónde se hacen más 
ventajosamente la invocación (κλῆσις) y las uniones (σύστασεις) con Helios y 
Selene: en el piso bajo de la casa; mientras la unión se realiza en el cuarto día de 
la luna creciente, que parece ser durante el segundo día de ritual, la invocación 
es mejor hacerla en luna llena. 

2.	 Lo primero que se dan son las invocaciones, pues constituyen el mecanismo 
principal de unión con el dios. Son: 

•	una εὐχή (invocación) para unión con Helios que se hace en dos partes: primero 
al salir el sol, invocando a Dafne y Apolo y pronunciando una serie de vocales 
mágicas, para acabar al momento del atardecer con la segunda parte, una súplica 
(“ἐξαιτοῦ”) al Apolo homérico, que son los HMag. 13 y 10;

•	y otra plegaria para unión con Selene, que se pronuncia también después 
de la puesta del sol, quizás bajo la luna. Está compuesta por: una plegaria a 
Dafne y Apolo que contiene el HMag.14; la pronunciación del nombre mágico 
akrakanarba en forma de ala decreciente, es decir, dejando de decir cada vez 
la última letra; y el HMag. 9 también dirigido al Apolo homérico.

3.	 Luego se dan instrucciones de praxeis mágicas que acompañan a las invocacio-
nes, a veces incluso repetidas o con versiones diferentes: 

35 Mavromatis 1983, vol. I, p. 3: “the need and readiness to have dreams and dreamlike expe-
riences, such as hallucinations and quasi-hallucinations, throughout the 24 hour cycle inde-
pendently of sleep and wakefulness”; cf. también Warren 2007. 

36 Mahowald & Schenck, 2007: p. 1282, “‘dissociated sleep states’, representing the simulta-
neous admixture of wakefulness and either NREM sleep (disorders of arousal such as sleepwal-
king or sleep terrors) or wakefulness and REM sleep (REM sleep behaviour disorder)”.



Flor Herrero Valdés20

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

•	se inscriben las invocaciones y palabras mágicas en hojas de laurel y en una 
tablilla con un dibujo del Acéfalo, que se enrolla y se pone junto a la cabeza, 
al dormir;

•	al volver de orar, se entiende que en la calle, y antes de dormir (“λέγεται δὲ 
καὶ εἰς τὸν λύχνον μετὰ τοῦ εἰσελθεῖν ἀπὸ τῆς εὐχῆς πρὶν κοιμηθῆναι”), se 
pronuncian unas palabras mágicas ante la lámpara, en la cual se pone un grano 
de incienso;

•	se hace una mixtura especial para recordar aquella con la que se perfuman los 
labios;

•	se purifica la cama con leche de burra, al acostarse al anochecer; se sostiene 
la rama de laurel y se vuelve a recitar la invocación (“ἐπίκλησιν”) que es 
“ὑποκειμένην”,  lo cual se ha traducido normalmente por “que sigue (abajo en 
el texto)”, pero podría significar “que tienes delante”, así que, según la primera 
interpretación, podría referirse a la plegaria del siguiente ritual (HMag. 11), 
pero según la segunda, se estarían indicando todas las anteriores, que de hecho 
van introducidas por la expresión “λέγε οὖν πρὸς ἥλιον ἀνατέλλοντα <τὴν 
ὑποκειμένη>ν εὐχήν” (P. Lond. I 47, línea 5), si confiamos en la recontrucción 
de Preisendanz;37 

•	la cama debe estar en el suelo sobre juncos limpios o hierba y el oficiante debe 
acostarse sobre el lado derecho, y se invoca al dios (“ποίει δὲ τ[ὴ]ν ἐπίκλησιν” y 
“ἐπικαλούμενος”) mientras en un brasero de cobre o barro se queman incienso, 
doce piñas y dos gallos, uno para Helios y otro para Selene, durante el primer día;

•	se dan instrucciones alternativas acerca del amuleto de laurel: se recogen doce 
ramas de laurel y se hace una corona con siete y se atan las restantes cinco, 
para sujetarlas en la mano derecha mientras se hace la súplica (“εὐχόμενος”); 
se les inscriben doce nombres mágicos con tinta de mirra;

•	se da la receta de la tinta de mirra;

•	se hace otra mixtura de la que se pone una gota en el oído derecho al hacer la 
invocación (“ἐπικαλούμενος”);

•	se da otra receta para recordarlo;

37 Esto podría incluso explicar por qué se separó el fragmento de Berlín, pues resultaría más 
fácil para llevar a cabo las invocaciones fuera de casa, con las invocaciones delante mientras 
se ora. Aunque esta hipótesis tiene una dificultad: quien fuera que hiciese esto se dejó parte 
de la invocación en el rollo.



21Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

•	y la receta termina con medios coactivos que se ofrecen a la luna, si no se 
manifiesta el dios después del primer o segundo día. 

Así pues, toda la acción gira en torno a invocaciones poéticas muy elaboradas, 
que se recitan ante el sol, ante la luna, ante la lámpara y al estar acostado y quemar 
ofrendas, de manera que este hechizo, acabe o no con la visión del dios sobre el trono 
y su posterior liberación, tiene todos los elementos de la magia de la luz y es de mar-
cado carácter apolíneo, tanto en los materiales cultuales como en las invocaciones.

5. Los himnos hexamétricos: descripción, edición del texto griego, traducción y 
comentario crítico

Efectivamente, las invocaciones son la parte más importante del rito y son muy 
complejas. Parece haber cuatro secciones en estructura simétrica, recitadas en tres 
tiempos de invocación: 

1.	 himno a Dafne (sección 1), con referencias a su importancia en el culto de Apolo 
y con petición de profecía dirigida a Apolo-Febo e introducida por la palabra 
mágica akrakanarba, que debe servir para captar la luz del sol naciente, pues 
se recita a la salida del sol; 

2.	 himno puramente apolíneo con versos homéricos (sección 2) para terminar la 
captación helíaca, que se recita al ponerse el sol; 

3.	 otro himno a Dafne (sección 3) con petición de oráculos oníricos dirigida a 
Apolo, para la captación de la luz lunar (“πρὸς Σελήνην … αὐτοῦ σύστασις”), 
unido por la recitación de la palabra mágica akrakanarba en forma de ala a otro 
himno a Apolo de inspiración homérica (sección 4), que supondría la captación 
final del dios y que se pronuncia, como el anterior, de noche, bajo la luna.

La unión con el dios parece llevarse a término cuando se recita de nuevo toda la 
invocación ante la lámpara y al recostarse a dormir, bajo la luz espectral de las llamas 
y al olor de los sacrificios.

5.1. Ediciones y comentarios:

La primera edición de estos textos fue junto a todo el papiro, en una transcripción 
diplomática realizada por Wessely (1888: 149), que reunió los pasajes más claramente 
apolíneos en el epígrafe «Fragment eines Hymnus an Apollon. Papyrus a und Papyrus 
II von Berlin». Poco después editan el papiro Kenyon (1893: 81-82) y Preisendanz 
(1931), quien, además, hace su propia reconstrucción de los versos hexamétricos, en su 
antología de los himnos mágicos, al final del segundo volumen de los PGM (1974). Por 



Flor Herrero Valdés22

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

su naturaleza enigmática, han sido tratados por Abel (1885), a propósito de su edición 
de los himnos apolíneos del PGM II, y han sido comentados por Monaca (2011), Tissi 
(2015) y Bortolani (2016). Recientemente se han reeditado en varias tesis doctorales, 
además de la mía, concretamente en las de Blanco Cesteros (2017) y Chronopoulou 
(2017), quienes han colaborado en la reedición de este papiro junto al PGM II, como 
GEFM 30 (2022). 

5.2. Conspectum siglorum:

Π		  Papiro
Bl		  Blanco Cesteros
Ch		  Chronopoulou
Ei		  Eitrem
GEFM

Herr		 Herrero Valdés
Ke		  Kenyon
PGM	 Preisendanz et al. en PGM
Pr		  Antología de los Himnos Mágicos (sin Heitsch 1963-1964)
We	 	 Wessely

5.3 Himno a Dafne I (Preisendanz 13: an Daphne I)

Preisendanz dividió la primera plegaria del hechizo, ll. 5-27 del papiro, en dos 
partes: los quince primeros hexámetros formarían este himno a Dafne; y a partir del 
siguiente empezaría un himno a Apolo más puro, el HMag.10, que seguiría con los 
versos homéricos de la segunda súplica del hechizo, ll. 30-39, el cual consideraba una 
versión arquetípica de un canto tradicional apolíneo, expoliado y fragmentado según 
la necesidad del ritual, y merecedor de reconstruirse separadamente.

Así pues, esta plegaria dirigida a Dafne de unos quince versos, está muy mal con-
servada, falta todo el margen izquierdo del papiro, lo que supone dos o tres pies del 
principio de las frases. Sin embargo, el texto estaba dividido en versos y lo que queda 
de ellos pertenece al final de los hexámetros, unos de gran corrección, de manera que 
una reconstrucción no sería difícil, como hizo Preisendanz, sobre todo gracias a la 
similitud de este texto con el HMag. 11, donde se repiten versos enteros. Yo no me 
aventuro a tal tarea para mi edición, pero sí confío en la intuición y deducción del 
alemán para dar un entendimiento de lo que podía haber estado escrito ahí. 

Recordemos que se recita ante la salida del sol y probablemente se repita luego, 
junto al resto de invocaciones, ante la lámpara, sujetando los objetos rituales de laurel, 



23Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

antes de acostarse y ya tumbado mientras se queman las ofrendas, una y otra vez, 
hasta la aparición del dios en el estado de hipnagogia deseado.

5.3.1. Texto griego: P. Lon. Inv. 47, PGM VI o GEFM 30. 6-21

Δάφνη, μαντοσύνης] ἱερὸν φυτὸν Ἀπόλλωνος,
ἧς ποτε γευσάμενος Φ]οῖβος στεφθείς τε κλάδοισι

] κεφαλὴν κομόωσαν ἐθείραις
σκῆπτρ]ον ἑαῖς παλάμαισι τινάσσων,

Παρνασσοῦ κορυφ]ῇσι πολυπτύχου, ὑψηλοῖο,
]ἑοῖς, θέσπιζε βροτοῖσιν.

μεγα]λόστονος αὐτὸς Ἀπόλλων
]η παρθένε δ[ει]νή.

λισσο]μένῳ ἱεροῖσι π[εδί]λοις 
δάφνης θαλ]λὸν ἐμαῖς μετὰ [χε]ρσὶν ἔχοντι.

π]έμψον μάντευμ[ά τ]ε σεμνόν,
α̣̣]ι̣̣ σαφηνέσι φοιβή[σα]σ̣̣α

]ν̣̣ τε καὶ ὣς τετελε[σμ]ένον ἔσται,
] ἵν’ ἔχω[ν] περὶ [παντὸς ἐτ]άζω
δ]αμάσα[ν]δρα μ̣̣[......]ανδρα. 

1 HMag.11.1 et 14.1 | supl. We, Ke, PGM 2 ex HMag.11.2 coni. Pr | στεφθεντα l. We 3 
ἀρτιτόμοις ἱερὰν] Pr 4 cκῆπτρ]ον PGM: χρυσείαις καὶ σκῆπτρ]ον coni. Pr(-He): [φύλ]λ̣̣ον Bl: 
[φύλ]λ̣̣ον vel [θαλ]λ̣̣όν coni. GEFM 5 παρνησσοῦ κορυφ]ῇσι ex Il.22.171 Pr: ἐν κορυφ]ῇσι 
We, PGM | ὑψη[λοῖ]ο Ke 6 cαῖc We, Ke: ἑοῖς PGM: χρησμοὺς πᾶσιν ἔδωκε θ]εοῖς Pr 7 σοὶ 
γαρ ἐρασσάμενος μεγα]λόστονος Pr: μεγα]λόστονος Bl ex PGM : [φι]λόϲτονοϲ coni. GEFM 
| Ἀπό[λλ]ων Ke 8 α̣̣φ]η aut α̣̣ρ]η Π: μαντοσύνας ἐρεεῖν πόρε νύμφ]ῃ Pr | παρθεν[.]δ̣̣[. . ]ν̣̣η Π: 
δ[ει]νη We, PGM: παρθέν[ε] Δ[άφν]η: παρθέν[ε δει]νε Κe: παρθέν[ε] Δ[άφ]νη Bl: . Δά̣̣[φ]νη 
vel δε̣[̣ι]νή GEFM 9 λισσο]μένῳ PGM: ]μωνω l. Ke: εὐχο]μένῳ PGM, Bl: ἱε]μένῳ PGM: δεῦρο 
τάχος μοι λισσο]μένῳ Pr | sup. PGM: π .... λοις l. Ke: τ .... λοις l. We: π[ετά]λοιϲ coni. GEFM 
10 καὶ δάφνης τὸν θάλ]λον PGM: [θαλ]λόν vel [φύλ]λον coni. GEFM | sup. We 11 χρησμοὺς 
θεσπεσίους ] ex HMag.14.4 coni. Pr | π]έμψον l. et sup. Ke, PGM: μιον l. We | sup. We 12 
[-α̣̣]ι̣̣ Π: [χρησμοῖσ̣̣]ι̣̣ Ei: φῆνον πάντα λόγοισ]ι Pr: λόγοισ]ι Bl ex Pr | σαφηνισιφοιβη..σ̣̣α Π: 
σαφηνέσι We, Ke, PGM: φοιβή[σα]σα PGM: φοιβη[τη]ρ̣̣α Ke 13 ὅπποτε τοῦτ’ ἔσται] τε καὶ 
coni. et {ν̣̣} del. Pr | sup. We 14 δός μοι μαντοσύνην] coni. Pr | sup. PGM 15 Δαμνώ, δεῦρο 
ἰὼ] Δαμάσανδρα, μ[ολει, βιάσ]ανδρα coni. Pr 16 ]φε̣σ̣[

5

10

15



Flor Herrero Valdés24

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

5.3.2. Traducción:

(Dafne), sagrada planta (de adivinación) de Apolo,
(por cuya causa, habiéndola probado aquel día F)ebo, coronado con tus ramas

... su cabeza de largos cabellos,
... agitando (el cetro) en las palmas de sus manos,

sobre los picos del (monte ¿Parnaso?), de muchos valles, el más alto,
... a los suyos, profetiza a los mortales.

... gimiendo lastimosamente, el mismo Apolo
... , oh doncella terrible. 

... al que (suplica) con sagrados metros,
... sujetando un brote (de laurel) en mis manos.

Envía ... sagrado oráculo,
... que profetizas con verdades precisas,

... y cómo se va a cumplir.
... para que, con ello, yo investigue acerca de (todo),

... damasandra m....andra.

5.3.3. Comentario:

5.3.3.1. Forma.

La estructura parece ser la siguiente, hasta donde se puede alcanzar a deducir, 
debido a las lagunas: 

•	1-8 la invocación a Dafne y el desarrollo mítico, donde 1-2 y 7-8 se refieren a 
lo que ocurrió entre ella y Apolo, y el resto da atributos de Apolo, en relación 
a este pasaje mítico, que se van desarrollando a través de participios, para en-
contrar el verbo principal (o verbos, según la reconstrucción de Preisendanz) 
en el verso 6, donde se da la potencia principal que se quiere invocar para 
el hechizo, su capacidad oracular, todo esto en tercera persona, sin dirigirse 
directamente a Apolo; 

•	9-10 sería la petición clética que comenzaría con algo así como el “δεῦρο τάχος 
μοι …” que propone Preisendanz, o con el “ἐλθὲ τάχος …” del HMag. 11, 5, y 
que parece ir en primera persona, mencionando los elementos rituales; 

5

10

15



25Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

•	y 11-15, petición de prognosis, que no se sabe si va dirigida a Dafne o a Apolo y 
se cierra con una serie de palabras mágicas, si bien no es el final de la plegaria, 
como se ha comentado más arriba. 

5.3.3.2. Contenido

Con respecto al contenido, es oracular, siguiendo la tradición de los templos. En los 
himnos mágicos apolíneos se pueden pedir dos aspectos de la misma acción38: o bien 
que se presente el dios mismo para dar profecía o cualquier otra cosa que se desee; o 
bien inspiración para las visiones o incluso para las plegarias, las cuales son las que 
producen en último término los oráculos o las visiones oraculares. En este papiro 
tenemos ejemplo de las dos, pero en lo que conservamos de este pasaje se mencionan 
los atributos de Apolo como dios oracular, más que inspirador, y se dedican cuatro 
versos a describir qué es lo que se quiere conocer, pidiéndole al dios que se presente 
al sonido de los metros y el movimiento del laurel en la mano del oficiante, para que 
otorgue “sagrado oráculo” y “verdades precisas” sobre lo que va a ocurrir, cómo va a 
ocurrir y puede que también, como Preisendanz deduce, cuándo va a ocurrir.

Además, parece desarrollarse una parte mítica en la que se refiere cómo se originó 
este prodigio de la magia oracular apolínea. En la primera parte de este trabajo39 
comenté la versión del mito de Dafne que contiene el HMag. 11, en la cual es el 
contacto con ella en su versión vegetal lo que provoca en él la inspiración para insuflar 

38 Los himnos a Apolo I a III (HMag. 8, 9 y 10), a Apolo-Helios (HMag.11), a Apolo y Dafne 
(HMag.12), y a Dafne I y II (HMag.13 y 14), según la antología de Preisendanz, tienen peti-
ciones parecidas pero diversas: “profetiza sobre aquello que te pido”, PGM I 296; “apresúrate 
a mí con oráculos veraces”, PGM II 8; “inspira los cantos de las inmortales bocas”, PGM II, 
84; “insufla al suplicante el don de la adivinación que procede de tu divina boca”, PGM II 
88; “envía sagrado oráculo”, PGM VI 15; “profetizando, da tu oráculo”, PGM VI 27; “Apre-
súrate a cantar para mí preceptos divinos”, PGM VI 43; “te es posible a ti … profetizar per-
suasivamente en la noche, expresando verdades a través de oráculos oníricos” [traducciones 
de Calvo Martínez 1987]. 

39 Herrero Valdés 2020, p. 191, y 2022, pp. 370-371. Dice el HMag. 11, 1-7:
“Dafne, sagrada planta del arte adivinatoria de Apolo,
por causa de cuyas hojas, habiéndolas sentido aquel día, hizo manifiestos los cantos
él mismo, el señor, portador del cetro (…)
(...) Inspira los cantos de las divinas bocas, 
tú precisamente, señor de la canción, ven, glorioso señor de la canción.
¡Quédate, arte adivinatoria de tu divina boca!
Inspira lo antes posible en el suplicante, tú, el completamente puro, Apolo” [Mi traducción]. 



Flor Herrero Valdés26

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

cantos en los hombres, de manera que se conectan las habilidades proféticas con las 
musicales.40 Según esta tradición, en la naturaleza de Apolo y Dafne (laurel) está dar 
oráculo pero también inspiración a las sacerdotisas, los magos y los teúrgos, no sólo 
para que le sean reveladas las verdades que buscan, sino también para componer cantos 
sagrados, como estos himnos, que permitan la consecución de los procesos de gnosis.

Veamos cada sección.

1-8. Es la epiclesis a Dafne y pars epica. Parece referir al mito mágico de Apolo y 
Dafne conocido, como se ha dicho, por el HMag. 11, y se usa para desarrollar los 
atributos de Apolo. Se abre y se cierra con los vocativos “Δάφνη” y “παρθένε δ[..]
νή” de manera que se dirige a ella toda la sección. Todo lo referente a Apolo está en 
tercera persona, entre las líneas 2 y 6, en una serie de participios que hablan de lo que 
hace para dar oráculo, que acaban con el único verbo personal de la serie “θέσπιζε”, 
que no aparece hasta la línea 6.

1.	 El primer verso está atestiguado también en HMag.11.1 y HMag.14.1, de man-
era que se reconstruye con facilidad. Va dirigido a Dafne, representada como 
el símbolo más importante de la adivinación de Apolo, ya transmutada en su 
forma vegetal (ἱερὸν φυτὸν Ἀπόλλωνος). 

2.	 En el segundo verso podría estar indicándose, al igual que en el HMag.11, la 
causa de que sea la planta de adivinación de Apolo, si confiamos en la recon-
strucción de Preisendanz a partir de HMag.11.2, y a partir de ahí se inicia la 
enumeración de una serie de elementos del culto de Febo délfico, oracular. 
Preisendanz parece intentar ser fiel al mito que transmite este libro de magia:

•	HMag. 13.2: ἧς ποτε γευσάμενος Φ]οῖβος … στεφθείς τε κλάδοισι …κεφαλὴν 
κομόωσαν ἐθείραις ... σκῆπτρον τινάσσων, Παρνασσοῦ κορυφ]ῇσι πολυπτύχου, 
ὑψηλοῖο … θέσπιζε. → por cuya causa, habiéndola probado aquel día Febo, 
coronado con sus ramas … dejándose crecer los cabellos ... agitando el cetro, 
en las altas cumbres del Parnaso … profetiza.

•	HMag. 11.2: ἧς ποτε γευσάμενος πετάλων ἀνέφηνεν ἀοιδάς → por causa de cuy-
as hojas, habiéndolas probado aquel día, hizo manifiestos los cantos sagrados. 

40 La versión más notoria es la de Ovidio, Met. I 445 ss., según la cual es la victoria sobre Pitón 
la que provoca el júbilo de Apolo y sus cantos, siendo la costumbre de usar una corona de 
laurel como trofeo de competición el honor compensatorio que se le otorga a Dafne por la 
desavenencia provocada por el furor erótico del dios (Met. I 452 ss.). Son dos mitos etiológi-
cos para explicar la relación del dios con la música y el laurel. 



27Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

Se repetiría así, en el mismo hechizo, la idea de “probar” la planta, cuyas propiedades 
tóxicas forzarían visiones. O bien, si entendemos γεύω en sentido metafórico por 
“experimentar o sentir”, evocaría dos veces la imagen poética de un beso, una vez 
transformada Dafne en árbol, cuando se consuma en cierta manera la atracción 
provocada por Eros. En el segundo caso, nos encontramos ante un compositor y una 
audiencia que conocen la versión popular de su transformación, probablemente con el 
toque empedocleo de Ovidio, donde el furor que toma a Apolo y lo lleva a perseguirla 
es provocado por las flechas de Eros, la de bronce de odio dirigida a Dafne (νεῖκος) 
frente a la de plata de ardor amoroso de Apolo (φιλíα),41 siendo en última instancia el 
amor, una de las tres virtures teúrgicas según Proclo,42 el origen del impulso a cantar 
y a profetizar. Recordemos que Afrodita aparece en esta magia invocada junto al resto 
de diosas infernales, como parte de las fuerzas ocultas que ejecutan las cadenas de 
simpatía (HMag. 22). 

Blanco Cesteros43 considera que es difícil discernir si las invocaciones de este 
papiro van dirigidas a Dafne o al laurel simplemente, y que el pasaje de HMag. 11 
incita a pensar que en la magia el don oracular no procede de Apolo sino del laurel, a 
partir de la creencia de época tardía en las propiedades proféticas del laurel. No es hasta 
Luciano (Bis. Acc. I), que encontramos atestiguada la imagen de la Pitia mascando 
laurel. Según su investigación, es una concepción que se hace muy popular en la tardo-
antigüedad, hasta el punto de provocar una reelaboración etiológica del mito de Dafne 
y Apolo para explicar estas cualidades y la importancia del laurel en el rito apolíneo. 
En esta reelaboración, pues, pasó de ser una ninfa o una virgen consagrada a Ártemis 
que es perseguida por Apolo y acaba transformada en árbol de laurel para escapar 
de la violación, a convertirse en “doncella profética”, al estilo de otras muchachas 
deseadas por Apolo como Casandra (Plutarco, Agis 9.3) y profetisa de Delfos,44 para 
acabar llegando a ser convertida en divinidad oracular en este papiro mágico. 

41 Cf. Kingsley 1995, pp. 298-300, sobre Empédocles como mago y su noción del amor y la 
lucha como principios básicos que rigen el universo, equivalentes a la teoría mágica de las 
cadenas de simpatías y antipatías, según Plotino, 4.4.40. 

42 Según Marino de Neápolis, Vita Procli XXVI-XXXIII, estas tres virtudes teúrgicas son fe, 
amor y verdad, que el teúrgo debe ejercitar para alcanzar la unión con la divinidad porque 
implican familiaridad y simpatía con los dioses. Cf. Redondo 2019, p. 80.

43 Blanco Cesteros 2014, pp. 63, 64, 66-67.
44 En Pausanias, X 5.5 y Diodoro Sículo, IV 66.6, 9 – 67.1, 1, donde además aparece como hija 

de Gea y de Tiresias, respectivamente.



Flor Herrero Valdés28

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

2-5. Los versos 2 a 5 parecen ser una enumeración de todas las particularidades del 
culto de Apolo que se habrían iniciado en el momento mítico descrito, si seguimos 
el ejemplo del HMag. 11, en el que lo que iniciaba era la inspiración poética y musical 
en los corazones de los hombres, junto a la mania profética. Este poema menciona: la 
costumbre de tejer coronas de laurel, las cuales presidirían a partir de entonces toda 
actividad apolínea; la imagen de Apolo como un efebo de largos cabellos; el uso del 
cetro; y la morada de Apolo, en las cumbres más altas, presentándolo como un dios 
que proviene de lejanas tierras (Hiperbórea) y habita las esferas más alejadas. 

La figura de Apolo como un kouros atlético es muy popular desde Praxíteles y 
representa la posición oficial de este dios como mensajero de la voluntad de Zeus, 
desarrollada principalmente en los Himnos Homéricos.45 Como efebo eterno, nunca 
llega a la madurez necesaria que pudiera hacer peligrar el trono del dios soberano (el 
pantokrator o el dios creador de otros himnos)46 y se consagra desde el nacimiento a 
cantar la voluntad de su padre entre los hombres, posición que justifica, a su vez, la 
toma de los antiguos oráculos de la madre tierra por parte de esta figura mántica, en 
algún momento de la Antigüedad. Así que, en última instancia, esta imagen canónica 
de Apolo está directamente en relación con su atribución délfica o délica, es decir, 
con el aspecto oracular. 

Otros símbolos con los que se alude a la actividad profética que ejerce el dios son 
el cetro y la referencia homérica a los altos montes, probablemente los del Parnaso.. 

Debido a las lagunas, bien podría estar sujetando otra cosa, como la rama de laurel 
de protección del mago, y no podemos asegurar la lectura de Preisendanz, aunque es 
una de las referencias más representativas de Apolo.47

45 Carpenter 1994, para un análisis de las representaciones tradicionales de Apolo en su rela-
ción con el aspecto mítico-religioso que se quiere destacar; o Bierl 1994, donde se estudia la 
acción de Apolo como efebo, patrocinador del paso a la adultez en la sociedad ateniense y, a 
un nivel más profundo y personal en toda experiencia humana, de la tragedia del adolescente: 
“Orestes is again the double of Apollo. Indeed in this tragedy (Eumenides), besides having 
Apollonian youth and long hair, Orestes even carries the Apollonian bow. The signals of his 
marginal status during the initiatory process are highlighted by Euripides”. 

46 Otra característica de esta magia es la jerarquía divina a la que responden los personajes 
divinos. Para una descripción del dios soberano, cf. Calvo Martínez 2003; Pachoumi 2017. 

47 Blanco Cesteros 2017, pp. 56-58, considera Παρνάσσιον, y cualquiera de sus derivados, un 
‘motivo’ literario obligado en la invocación de Apolo, muy popular ya desde Píndaro, por su 
estructura métrica y por ser una metonimia popular para referirse a Delfos. Hasta tal punto 
llega esta popularidad, que solo hace falta mencionar ciertas “cumbres” para evocar este as-
pecto del culto apolíneo, de manera que se hace incluso innecesario identificar concretamente 
las que nos ocupan. 



29Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

El final de hexámetro “κορυφ]ῇσι πολυπτύχου, ὑψηλοῖο”, parece contener una 
mezcla entre dos expresiones provenientes de Homero: κορυφῇσι πολυπτύχου de Il. 
XXII 171, donde los dioses deliberan acerca de lo que hacer con Héctor en su combate 
contra Aquiles, y el típico final de verso ὑψηλοῖο, referido a imponentes murallas.48 
El uso de versos homéricos no es puro juego estilístico o un simple aprovechamiento 
de estructuras métricas, sino que tiene un propósito muy importante, el de la alusión 
ritual, que es una característica de la literatura mágica greco-egipcia.49 Los poemas 
homéricos y hesiódicos, en especial, suponen la fuente cultural más extendida de la 
Antigüedad, como demuestran usos tan marginales como este. La poesía filosófica 
griega hacía también uso de esta herramienta de evocación de procesos y conceptos 
que el pensamiento discursivo no puede expresar.50 Y en este contexto es muy útil para 
evocar episodios enteros o imágenes relacionadas con una divinidad, que atraen su 
ámbito de poder a la práctica mágica, o procesos humanos psicológicos, emocionales 
o rituales. En este caso concreto, se puede estar trayendo a colación la reunión de 
dioses que deciden en las alturas sobre los destinos de los mortales. 

De manera que estos dos símbolos son representaciones comunes a todas las 
divinidades en los himnos mágicos, con las cuales se las presenta como soberanos de 
sus ámbitos de poder, al sostener el cetro51 y al gobernar desde la lejanía de los montes 
legendarios. Por un lado ejercen el poder sobre sus dominios particulares; por otro, 
habitan lugares liminares, alejados del mundo real cotidiano e incluso prohibidos a 
los mortales, desde los cuales traen el conocimiento.52 

48 Il. XXII 171 “Ἴδης ἐν κορυφῇσι πολυπτύχου”; Il. XII 388, XVI 397 y 702, XXI 540 “τείχεος 
ὑψηλοῖο”; Il. XXII 440, Od. I 126, III 402, IV 304, VII 346 “δόμου ὑψηλοῖο”.

49 Herrero Valdés 2019, pp. 116-1117.
50 Acerca de este uso de la alusión y otras técnicas de encantamiento en Empédocles y Parmé-

nides, cf. Kingsley 1995, pp. 42-43; Gemelli Marciano 2008.
51 Referencias al cetro en relación a otros dioses: PGM IV 26, en el HMag. 7 a Tifón “σὲ 

τὸν ἐπ’ οὐρανίων σκῆπτρον βασίλειον ἔχοντα”; PGM IV 2840, en el HMag. 18 a Selene 
“ἀέναον διάδημα ἑοῖς φορέεις κροτάφοισιν, δεσμοὺς ἀρρήκτους, ἀλύτους μεγάλοιο Κρόνοιο 
καὶ χρύσεον σκῆπτρον ἑαῖς κατέχεις παλάμαισιν”. La figurilla de Sarapis con el cetro del 
PGM V, 447, o la referencia al cetro del cosmos de la plegaria hermética del PGM XIII l. 182, 
donde Hermes y la Moira se lo disputan al inicio de todo, son sintomáticos de la importancia 
de este símbolo como indicio de soberanía. 

52 Los dioses y diosas ctónicos habitan por excelencia en las inmediaciones de lo imposible, 
los infiernos; pero hay otras referencias significativas a lugares lejanos: PGM IV 270, en 
el HMag.7 a Tifón, “σὲ τὸν ἄνω χιόνων, κάτω δὲ πάγους σκοτεινοῦ”; PGM V 399 “Ἑρμῆ 



Flor Herrero Valdés30

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

6. En el verso 6 se resume todo esto y se dan por fin los verbos personales, posiblemente 
dos en una pareja simétrica referida a los inmortales dioses, en lo que se ha perdido, 
frente a los mortales hombres, en lo que se conserva, repitiendo el primero el contenido 
del segundo acerca de su capacidad de dar oráculo, como supone Preisendanz: 
“χρησμοὺς πᾶσιν ἔδωκε θ]εοῖς, θέσπιζε βροτοῖσιν”. Sostengo ἑοῖς como testimonio 
de lo que se conserva del texto y aún se mantiene la idea de oposición entre seres 
divinos y no divinos. 

7-8. En los versos 7 y 8 parece volverse a recordar la riña amorosa de los protagonistas, 
pero se ha perdido demasiado para estar seguros. El sujeto sigue siendo Apolo, que 
profiere un sonido lastimero, según el participio “μεγαλόστονος”, probablemente en 
el momento de la pérdida cuando ella es transformada en árbol, pues inmediatamente 
en 8 encontramos ese vocativo “oh doncella terrible” o “virginal Dafne”, según la 
lectura que se elija de παρθενε δ[...]νη. 

9-10. En estas dos líneas debe ir la petición clética. Preisendanz reconstruye a partir 
de HMag.11.5 (“ἐλθὲ τάχος δ’ ἐπὶ γαῖαν ἀπ’ οὐρανόθεν ”) algo como δεῦρο τάχος μοι 
(también podría ser ἐλθὲ τάχος) delante de λισσο]μένῳ o εὐχο]μένῳ. Se conserva la 
descripción del suplicante, que se describe a sí mismo, indicando símbolos básicos 
para su súplica: cantando himnos, los “ἱερὰ πέδιλα” (sagrados metros), con las manos 
en posición de plegaria y sujetando el laurel, “δάφνης θαλ]λὸν ἐμαῖς μετὰ [χε]ρσὶν 
ἔχοντι”. Se equipara la imagen del oficiante con la de Apolo: uno sujeta el cetro y 
el otro la planta sagrada del dios soberano; uno canta la voluntad divina o lamentos 
amorosos y el otro entona ensalmos en el ritmo sagrado del dios. 

11-15. Por último, tenemos la petición de profecía y conocimiento, en cuatro versos, 
cerrada con una línea amétrica de palabras mágicas. Típicamente en este tipo de 
rituales encontramos expresiones como: “profetiza para mí” o “envía oráculo”. Entre 
las peticiones mágicas, enviar algo al mago es muy común, sin embargo “πέμψον 
μάντευμά” sólo aparece aquí y en la variación de PGV II 2, “σὴν μαντοσύνην νημερτέα 
πέμψον ἐν ὕπνῳ”, y el imperativo “μαντεύεο”, “da oráculo”, sólo en PGM II 3 y PGM 
VI 27. El verbo más popular es “χρημάτισόν”: PGM I 297 “χρημάτισόν μοι”; PGM 
III 345 “τοῦτο χρηματίσα̣̣ι”; PGM IV 718 “ χρημάτισον, κύριε”; PGM IV 951, 2031, 
2498 “χρημάτισόν μοι”; PGM V 420 y 444; PGM VII 248, 253 “χρημάτισόν μοι περ[ὶ] 
τοῦ δεῖνα πράγματος”; PGM VII 300 “ἄνοιξόν μου τὰ ὦτα, ἵνα μοι χρηματίσῃς”; 
PGM VII 358 “χρηματίσατε” y muchos más. 

κοσμοκράτωρ, ἐνκάρδιε”; PGM XXXVI 4 “Τυφῶν, ὁ ἐπὶ τὴν ὑπτίαν πύλην καθήμενος”. 
Cf. Kingsley 2010. 



31Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

Encontramos aquí otra fórmula homérica, l. 13: “ὣς τετελε[σμ]ένον ἔσται”, que 
Preisendanz complementa con “ὅπποτε τοῦτ’ ἔσται] τε καὶ…”, que indicaría cuándo y 
cómo esto se va a cumplir.53 No es la única vez que aparece esta expresión en los PGM: 
en el homeromanteion del principio del PGM VII parece que se volvería a usar junto a 
una versión del mismo, en la línea 62 de la columna, que Preisendanz reconstruye como 
“ἦε πᾶν̣̣ | δὴ κρανέ[ω τε καὶ ὦς τετελεσμένον ἔσται]”; y en la línea 141 Preisendanz 
suple de la siguiente manera: “ὦδε γὰρ ἐξερέω, [τὸ δὲ καὶ τ]ετελεσμέν[ον] ἔσται”. En 
el discurso homérico, la expresión “esto diré que habrá de cumplirse” la usan tanto 
dioses como héroes para afianzar su discurso, en promesas o amenazas por igual. Es 
una manera de hablar notoria y noble, que conecta estos rituales con Homero, dando 
más consistencia a la idea de una rama apolínea de rituales mágicos para adivinación 
de tradición griega, emparentada con la religión oficial y la cultura helena. 

Se cierra con una línea de palabras mágicas, corrupta en su mayoría, de la cual 
tenemos dos testimonios más en los PGM, siempre en relación a diosas de esta magia54:

•	PGM IV 2845, “Δαμνώ, Δαμνομένεια· Δαμασάνδρα· Δαμνοδαμί”, en el HMag. 
8 a Selene; 

•	y PGM VII 696, “βιάσανδρα, δαμάσανδρα, καλέσανδρα, κατανίκανδρα”, en 
la Ἀρκτική u oración a la Osa Mayor. 

En el papiro sólo quedan las palabras ]αμάσα[ν]δρα μ̣̣[...]ανδρα, de las cuales 
Calvo Martínez traduce sólo la primera, siguiendo la reconstrucción de Preisendanz, 
“dominadora de hombres” (p. 173); en lo que queda podríamos tener cualquiera de los 
otros compuestos conservados en PGM VII, “que fuerzas a los hombres, domadora de 
hombres, que llamas a los hombres, que tienes vencidos a los hombres” (p. 228). Monaca 
(2011, p. 368) propone una interesante alternativa. En su opinión, estas palabras mágicas 

53 Il. I 212 (Atenea, para apaciguar la cólera de Aquiles, tras el ultraje por Briseida), VIII 401 y 
454 (Zeus), XXIII 410 (Diomedes), 672 (Epeo) y IX 310; Od. XVI 440 (Eurímaco), XIX 487 
(Ulises), XXI 337 (Penélope); otras versiones son Il. II 257 (Ulises), Od. II 187 (Eurímaco), 
XVII 229, XVIII 82 (Antínoo) “ἀλλ’ ἔκ τοι ἐρέω, τὸ δὲ καὶ τετελεσμένον ἔσται”, Il. VIII 286 
(Agamenón) “σοὶ δ’ ἐγὼ ἐξερέω ὡς καὶ τετελεσμένον ἔσται”. 

54 Blanco Cesteros 2017, p. 121-122. 



Flor Herrero Valdés32

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

resuenan con el nombre de las famosas profetisas sibilas55 Casandra-Alexandra56 y 
Taraxandra57 y ponen en relación a la Dafne de estos himnos con la profetisa legendaria 
del mismo nombre, hija de Tiresias, asentada en Delfos, a la cual hace referencia 
Diodoro Sículo en Bibliotheca Historica IV 66.5.4 – 67.1.1, por su talento natural 
para ser inspirada por el numen y “hacer la Sibila”.58 

El uso de palabras y nombres mágicos o vocales para cerrar un periodo métrico 
o de sentido parece una herramienta muy común de la composición de plegarias 
mágicas.59 Pero lo interesante aquí es que se está invocando, para cerrar el periodo, otra 
vez a Dafne, con caracterizaciones de la diosa infernal y, quizás, de esta “muchacha 
profética”. 

5.3.4. Recapitulación

Este pasaje es solamente la primera parte de la εὐχή para unión helíaca ante el sol 
naciente, que parece iniciar el ritual. Preisendanz lo separó del resto por considerar 
que era un himno de Dafne. Sin embargo, se caracteriza por contener una descripción 
del Apolo más oracular, con sus atributos más famosos y de marcado sabor homérico. 
Puesto que se trata de una unión con Helios, pero va dirigido a Apolo y Helios, en este 
aspecto mitológico-mágico ambos dioses están completamente asimilados. Y Dafne, 
por su parte, parece ser una fuerza ctónica y femenina que provoca en Apolo sus 
poderes, la misma que personifican las diosas infernales en multitud de otros conjuros. 

55 La sibila es, según Monaca, p. 363, y Suárez de la Torre 2007, pp. 63-65, una profetisa iti-
nerante pero relacionada con el culto apolíneo, en especial el délfico, con capacidades innatas 
para la profecía a través del furor o manía, es decir, la posesión por parte del dios, capaces de 
adivinación de tipo natural. 

56 Lychophronid., Alexandra. 
57 Nombre de la sibila en la versión hebraica de los Oráculos Sibilinos.
58 En su recorrido por los catálogos de las sibilas, Monaca las identifica con el arquetipo de la 

“fanciulle-profetesse” (Monaca 2011, p. 364), caracterizadas por ser compañeras de Apolo, 
obligadas y desventuradas, amadas por el dios y con capacidades proféticas. 

59 Algunos ejemplos son el HMag. 9, donde se utilizan la palabra mágica santalala y ciertos 
nombres y palabras mágicas (ll. 51 y 54) para separar la sección “εἴ ποτε” homérica, o el; 
HMag. 6 a Tifón, que acaba con una larga tirada de voces magicae y vocales, prácticamen-
te igual que HMag. 7, aunque en este la petición, “εἰσάκουσόν μου καὶ ποίησον τὸ δεῖνα 
πρᾶγμα”, está justo después; el conjuro a la Osa Mayor de PGM IV 1275-1289, también 
termina de esta manera.



33Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

5.4. Himno a Apolo III (Preisendanz 10: an Apollon III)

5.4.1. Texto griego: P. Lon. Inv. 47, PGM VI o GEFM 30, líneas 22-38

a.  ̆  ̆̅̅�  ̄̄  ̆̆  ̆̅̅�  ̄̄  π]ανυπέρτατἐ, ὢ ἰὲ Πα̣̣[ιάν
 ̆  ̆̅̅�  ω̅̅ ̆   ̆̅̅�  χρυσοκό]μα, ἰεώ, ἔπι Παιάν

.ϊοευηϊη......η πολυώνυμε, ϊοαυ[.. ακρακ]αναρβα,
Φοῖβε, [μ]αντοσύναισιν̣̣ [ἐπί]ρροθε, Φοῖβε Ἀπόλλ[ον, 

Λ]ητοΐδη ἑκάεργε, θ̣̣[ε]οπρόπε, δεῦρ’ ἄγε, δε[ῦρο,
δεῦρ’ ἄγε, θεσπίζω[ν], μαντεύεο νυκτὸς ἐ[ν ὥ]ρῃ.

b. “κλῦθί μευ, ἀργυρό[τοξ]ε, ὃς Χρύσην ἀμφιβέ[βηκ]ας
Κίλλαν τε ζαθέην [Τε]νέδοιό τε ἶφι ἀνάσσεις”,
χρυσοφαῆ, λαῖλ[α]ψ καὶ Πυθολέτα μεσεγκριφι,
Λατῶε Σιαωθ’ Σ[αβ]αώθ, Μελιοῦχε, τύραννε,

πευχρη, νυκτε[ρόφ]οιτε σεσεγγενβαρφαρα<γ>γης
καὶ Ἀρβεθω πολυμορφε, φιλαίματε, Ἀρβαθιαω,

“Σμινθεῦ, εἴ ποτ[έ τ]οι χαρίεντ’ ἐπὶ βωμὸν ἔρεψα,
ἢ εἰ δή ποτέ τοι κ[ατ]ὰ πίονα μηρί’ ἔκηα

ταύρων ἠδ’ α[ἰγ]ῶν, τόδε μοι κρήηνο[ν] ἐέλδωρ”.

1 <’Ελθέ, μάκαρ Παιάν,> coni. Pr ex Horph. 33, 1 et 8, 17 | π̣̣ανυπέρτατε, ὢ ἰὲ πα[ et Πα̣̣[ιάν 
coni. GEFM: π]ανυπέρτατ’ εωϊ ἐπ[ὶ παιάν coni. Bl ex h.Orph. 34.1 αν υπερτατε ωϊ επ We, 
Ke: π]ανυπέρτατ’, ἐμοὶ ἐπ[άρηξον coni. PGM: 2 <δεῦρ’ ἐλθών μοι> χρυσοκό]μα, ἰεώ coni. 
Pr: [ ]µα ϊεω Ei, PGM: µαιcω We: ωαϊεω Ke: χρυσοκó]μα ϊεω ἐπὶ παιάν Bl: 3 αὐτός ἄναξ 
μολπῆς, μόλε μοι,] πολυώνυμε, Φοῖβε coni. Pr. Ex HMag. 11, 7 | ϊoθοµιη We | [ ]µ We: [ ]η̣̣ 
Ei, PGM: om. Ke | πολυώνυµε Ke: πολυων οµε We | [ακρακ]αναρβα | {Φοῖβε} coni. Bl ex 
Pr 4-6 sup. Pr ex PGM II, 2-4 4 sup. We: Απολλ[ων coni. Ke 5 [θε]οπρόπε We, Ke, PGM, 
GEFM: [ἀπ]ότροπε ex HMag.9.2 coni. Pr 6-7 sup. We 7-8 Il. I, 37-38 8 κυλλαν l. We 9 λαϊλ̣.̣ψ 
Π: λαϊ[λαψ We: λαι[ψηρ]ε coni. et l. Ke ex Il. 21.278, Ei (Pap.mag.gr.: 14) | και l. Ke, PGM: 
κ]λυθι We 10 Σιαωθ l. PGM: σιμωθ’ Ke: ψαωθ’ We: Λητωίς, Ἰαὼθ coni. Bl: Λατωες, Ἰαὼθ’ 
coni. Ch | sup. We 11 νυκτε[ ].οιτε Π: sup. PGM: -ραιης l. Ke 12 Ἀρβεθω πολυμορφε Pr: 
και αρβεθ·ω πολλ̣̣.ορφε Π: αρβεθ·ωηα ο ορφε l. We: αρβεθ·ωιπλ ..ορφε l. Ke: Ἀρβαιηθ ὦ 
πολύμορφε coni. Ei: και ἀρβὴθ, ὦ πολ[ύ]μορφε coni. Bl: Ὤπολλ̣̣ο̣̅̅�Ὀρφέ (l. Ὤπολλον Ὀρφεῦ) 
vel Ὠπολλ̣̣ο̣̅̅�ορφέ (l. Ὠπολλονορφέ) coni. GEFM | φιλαίματε Ei, PGM: φιλαιμαγε Π, We, Ke, 
Wü, Ch, GEFM: φιλάρματε coni. Sch: φιλέμαγε Bl 13-15 Il. I, 39-41 13 sup. Ke: [σ]οι coni. 
We 14-15 sup. We: κρηηνου l. Ke.

5

10

15



Flor Herrero Valdés34

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

5.4.2. Traducción:

a. … el más lejano, oh ié Peán,
… de dorado cabello, ieóo, además Peán,

…ioeueeiee…ee, de muchos nombres, ioau … akrakanarba,
Febo, el que ayuda con artes proféticas, Febo Apolo,

Letíada, que dispara de lejos, profético ¡aquí, ven aquí!
¡Aquí! ¡ven! Tú que vaticinas, profetiza en el momento de la noche.

b. “Escúchame, el del arco de plata, el que a Crisa proteges
y a la sagrada Cila y en Ténedos gobiernas por la fuerza”,

que brillas como el oro, tormenta huracanada y asesino de Pitón mesenkriphi, 
hijo de Leto, Siaoth, Sabaoth, Meliuco, tirano,

peukhre, que vagas durante la noche, sesengenbarfaranges
y Arbeth, de muchas formas, sediento de sangre, Arbathiao,

“Esmirteo, si alguna vez he cubierto tu altar de aceptables ofrendas
o si alguna vez quemé para ti pingües muslos 

de toros y cabras, concédeme este deseo”. 

5.4.3. Comentario

5.4.3.1. Estructura y forma

Estos versos han llamado poderosamente la atención de muchos editores por su 
parecido o parentesco con otras invocaciones de este papiro, desembocando en una 
especie de batalla para determinar el lugar adecuado que debían llevar en el texto 
arquetípico.60 Preisendanz separó los últimos versos de la primera εὐχή de unión con 
el sol naciente, para unirlos a la siguiente invocación que se debía recitar a la puesta 
del sol. La razón por la que hace esto, en lugar de dejar estos versos en su lugar y 
entender la segunda εὐχή como una plegaria mixta dedicada indistintamente a varios 
dioses, como en los HMag. 11 y 12, es por su aspecto puramente apolíneo y por su 
parentesco con el HMag. 9. 

60 El último ejercicio de reconstrucción lo lleva a cabo Blanco Cesteros 2017, quien considera 
todos los pasajes métricos un solo himno arquetípico (pp. 98-102) y las líneas PGM VI 22-27 
y PGM II 2-5 como dos versiones del mismo fragmento hexamétrico (pp. 141-154). Además 
de ofrece una completa descripción de los avatares editoriales que han sufrido estos versos, 
a la que remito al lector. 

5

10

15



35Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

Lo que resulta es el HMag. 10, de diecisiete versos y dos secciones: 

•	En primer lugar, tenemos lo que podríamos llamar ‘segunda estrofa’ de la εὐχή 
para captación de la luz del sol naciente, donde el suplicante se dirige directa y 
solamente a Febo-Apolo,61 enumerando sus atributos oraculares, entre las líneas 
1 y 5, y acabando la súplica con la petición de adivinación en la línea 6. Los 
tres últimos versos los traté en la parte anterior de este artículo, pues se repiten 
prácticamente igual en HMag. 9, 1-3. Este podría ser el final de la primera de 
las cuatro invocaciones de las prácticas del papiro, si confiamos en la lectura 
de la nota marginal de la columa III, entre las líneas 128 y 130, como δ κλῆσις.

•	En segundo lugar, y separada por la indicación de cuándo recitarla (a la puesta 
del sol), tenemos la εὐχή para captación de la luz del atardecer, formada por: 
una invocación que va de la línea 7 a la 12, formada por tres versos de la Ilíada, 
libro I, 37-38, con epítetos y atributos del dios, nombres y palabras mágicas; y 
la petición de adivinación, ll. 13-15, argumentada a través del recurso “εἴ ποτέ”, 
al igual que en el HMag. 9, y que acaba con las siguientes líneas del episodio 
homérico parafraseado antes, Il. I, 39-41. Este pasaje podría ser la segunda 
plegaria del conjuro, que recogería la dýnamis helíaca captada, sobre todo en la 
segunda parte de la primera invocación (con ese “δεῦρ’ ἄγε, δε[ῦρο,   δεῦρ’ ἄγε”).

Con respecto al metro, las líneas 1-3 están muy fragmentadas y contienen nombres 
mágicos y series de vocales que no suelen respetar una secuencia métrica, pero las 
pocas palabras griegas que se conservan son de estructura dactílica. En el resto del 
himno no se rompe el ritmo hexamétrico en ningún momento: 4-6 son las ll. 1-3 del 
HMag. 9, en hexámetro; 7-11 están construidos perfectamente a pesar de contener 
palabras mágicas y nombres secretos; por lo demás, contiene cinco versos homéricos 
conservados literalmente. 

Aquí tenemos un ejemplo muy claro de reutilización de material hímnico tradicional 
y nos detendremos a ver cómo sirve al ritual.

5.4.3.2. Contenido

Como se ha comentado, debemos tratar el material como dos logoi diferentes.

a.	 Líneas 1-6, segunda estrofa de la primera εὐχή para captación de la luz del ama-
necer. 

61 Recordemos que la primera parte iba dirigida a Dafne como fuerza femenina ctónica que 
provoca los poderes divinos de Apolo.



Flor Herrero Valdés36

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

1-3. En su apéndice con los himnos mágicos, Preisendanz hace una reconstrucción 
de estos versos deshaciéndose de las vocales y palabras mágicas que parecen ir 
insertadas entre los epítetos de Apolo-Febo, inspirándose en los Himnos Órficos 34 
y 8 y en el HMag. 11:

<’Ελθέ, μάκαρ Παιάν,> π]ανυπέρτατ’, ἐμοὶ ἐπ[άρηξον,
<δεῦρ’ ἐλθών μοι, χρυσοκό>μα, ιεω, ἔπι Παιάν, 
αὐτός ἄναξ μολπῆς, μόλε μοι,> πολυώνυμε, {Φοῖβε}

El texto hipotético de Preisendanz deja una idea muy clara y probablemente certera 
de dónde quedarían las palabras conservadas en el esquema métrico, además del 
contenido.

Como el resto de los editores, no me aventuro a restaurar los inicios de hexámetro. 
Para el primer verso, me he decantado por la conjetura de la nueva edición de los 
versos y de Blanco Cesteros, por ser más fiel a lo que contiene el papiro, según los 
últimos análisis paleográficos, y por la repetición del grito peánico “ié ... ioé …”. Y 
para el segundo, conservo las conjeturas de Preisendanz: “χρυσοκόμα”, por ser una 
epíteto muy importante de este culto, sobre todo si lo consideramos representante de 
la magia de la luz; y la interpretación adverbial de επι.

4-6. Pero lo más llamativo de esta sección es que contiene tres versos que luego se van 
a repetir en la tercera εὐχή, que conocemos como HMag. 9, 1-362. Mientras en esta 
plegaria sirven para cerrar la epíclesis mixta a Dafne y Apolo-Febo, para unión con el 
sol naciente, en el HMag. 9 forman la apertura de la sección puramente apolínea. Y en 
ambos casos va introducido por el nombre mágico akrakanarba. De manera que el pasaje 
dirigido a Dafne se limita del mismo modo que el dirigido a Apolo, en forma simétrica. 

El nombre mágico akrakanarba sólo aparece en este papiro, así que debe estar 
relacionado con Apolo o con la magia oracular de la luz. Hay una variante curiosa 
en PGM V 1, “ακραβαεωεφιαζαλε αρβαμενοθιηω”, donde se desglosa en dos voces 
magicae, en una invocación a Zeus, Helios, Mitra, Meliuco y Sarapis para realizar una 
comunicación mediante un médium, una licnomancia, una lecanomancia y un pedestal, 
llamada “Oráculo Sarápico” (Μαντεῖον Σαραπιακὸν). Esta palabra mágica parece ser un 

62 Herrero Valdés 2020, p. 176-178, donde los comenté en la primera parte de este trabajo, 
considerándolos parte de la invocación inicial de la licnomancia del PGM II, que ha resultado 
ser la segunda parte de la tercera invocación del ritual que conserva el papiro PGM IV+II o 
GEFM 30. 



37Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

juego fonético relacionado con el famoso nombre akrammacharei,63 que encontramos 
junto a otros notorios palíndromos como ablathanalba o sesengebarfaranges,64 el cual 
también aparece en la siguiente plegaria. 

En la parte final de la invocación se amplían las cualidades oraculares de Apolo, 
como dios soberano de la adivinación. Junto a la palabra mágica relacionada con los 
dioses más importantes de esta magia, se le llama polinominado, que es un epíteto muy 
común para referirse a una figura sincrética, en especial a esa fuerza divina superior 
a todas las demás que domina en última instancia toda actividad mágica, el dios de 
dioses.65 Principalmente, en esta plegaria, es Febo, patrón absoluto de la adivinación 
y de esta magia de la luz: profético, brillante y de dorado cabello, es decir, iluminado 
como Helios. En su aspecto Olímpico (Letíada), es: disparador de flechas, lo cual lo 
hace indicador de sutilidades, de hacia dónde apunta la voluntad divina; lejano, en el 
sentido de limítrofe, asentado en los confines de lo concebible;66 y protector, tanto de 
los mortales como de la voluntad de los Olímpicos. Por último, es Peán, patrón de la 
armonía inspiradora que representa la música, la cual aparece sutilmente mentada a 
través de esa maestra imitación hexamétrica del grito peánico ἰὴ Παιὰν, en la expresión 
“ἰεώ ἔπι Παιάν”y la repetición de las vocales mágicas.67 Todo esto, en una plegaria 

63 PGM III 79 y 150; IV 981-982; VII 311-312; XXXV 23-24; XXXVI 192-193. 
64 Los palíndromos parecen reflejar una ciclicidad que refiere al aspecto eónico de la divinidad 

superior. Estos, como indica Kotansky 1994, amuleto nº48, suelen aparecer en invociones a 
Miguel, Iaô, Sabaoth, Adonai y Abrasax; cf. Blanco Cesteros 2017, p. 304.

65 Desde Heródoto y Platón, el sentir griego es que las divinidades representan fuerzas naturales 
universales que en cada cultura se denominan de una manera distinta y por lo tanto coinciden 
en sus parámetros de poder. Esta concepción se hace muy acusada a partir de Plutarco, cuando 
los filósofos, y en especial los neoplatónicos, en su estudio de la verdad y lo divino, intuyen una 
fuerza creativa superior a las demás que no tiene parangón en las religiones politeístas. Innomi-
nada e inefable, se esfuerzan por darle un nombre o representarla. Cf. Meunier 1997, pp. 11-12. 
La magia greco-egipcia recoge esta teología teúrgica neoplatónica de primera mano, y la ma-
nera en la que esta divinidad superior se denomina es a través del sincretismo y la polionimía. 

66 Cf. Herrero Valdés 2020, p. 177, para una ampliación de estas consideraciones, que realicé 
a partir de Kingsley 2001 y 2010, sobre la flecha, la liminaridad y el viaje de Apolo a los 
confines del mundo.

67 El juego peánico se amplía con el uso de las vocales mágicas en la linea siguiente “επι Παιάν 
.ϊοευηϊη…...” y al acabar la invocación que dice: “εἶτα λέγε μελετῶν [τοῦ]το· ‘εη· ϊε ϊε ηϊ 
ϊω[..]ϊαωιη· ϊυη·ϊα ϊαω· ϊαω η.....ο̣̣υω.’” (PGM VI 28-29). También se hace este juego en el 
HMag. 11 (PGM II 131, 132 y 156): ηεα· ιηεα· εαε· εια· ιαιε· ιηα· ιου· ιωε· ιου· ϊη· ϊη· ϊη· ϊηϊε 
(…) ιωε· ηωα· ηιεα· ιαια· ιειαιηεα.



Flor Herrero Valdés38

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

clética en la cual se pide que apremie su venida y que mande oráculos de noche, una 
petición que se repetirá verbatim (al inicio de HMag. 9) en la parte del ritual que de 
hecho se realiza de noche. 

b.	 Líneas 7-15, segunda εὐχή para captación de la luz del atardecer.

Técnicamente se trata de una ampliación de carácter mágico de la famosa plegaria 
que hace Crises, famoso sacerdote de Apolo, a su dios al principio de la Ilíada
(I 37-41), cuando Agamenón rechaza devolverle a su hija. El resultado fue, además 
de la enemistad entre Agamenón y Aquiles, la notoria peste que provocan los dardos 
de Apolo, uno de los episodios más ambivalentes de su mitología, pues actúa no 
como una divinidad protectora sino más bien castigadora. Recordamos cómo este 
último protege al adivino Calcante para que desvele la razón de la cólera del dios y 
la solución —que Criseida sea devuelta a su padre—, lo cual causa que Briseida, para 
compensar a Agamenón, sea arrebatada de las manos de Aquiles, quien se queda sin 
botín tras la toma de Tebas a pesar de haber sido mérito suyo. Cuando un conocedor 
de Homero ve estos versos reunidos, no puede evitar que le lleguen a la memoria 
diferentes aspectos de este episodio homérico. Veamos cómo. 

La estructura es: 

•	Il. I 37-38 (y 451-456)

•	ampliación mágica

•	Il. I 39-41

7-8. En primer lugar, encontramos el inicio de la súplica de Crises a Febo, que de 
hecho recita dos veces: la primera para maldecir a los aqueos (I 37-42); la segunda 
para liberarlos de la maldición (I 451-456), que se produce en el contexto de la 
hecatombe a Apolo, una vez que Ulises trae a Criseida junto a su padre. Tras sacrificar 
los animales, comen, beben y cantan peanes“οἳ δὲ πανημέριοι μολπῇ θεὸν ἱλάσκοντο 
καλὸν ἀείδοντες παιήονα κοῦροι Ἀχαιῶν μέλποντες ἑκάεργον· ὃ δὲ φρένα τέρπετ’ 
ἀκούων” (Il. I 472-4). 

Todo esto se conecta con las atribuciones “Peán” y “flechador”, de la primera 
plegaria del rito, pues Apolo es un dios que responde a las plegarias (provocó la plaga 
lanzando sus flechas sobre el campamento, pero también la hace cesar) al oír los cantos 
en su honor (los peanes). En general, los símbolos adquieren muchos niveles en la 
magia. Aquí, a través de la alusión literaria, la flecha simboliza el cumplimiento de 
la voluntad divina y el peán, el medio de conseguirla, significando ambos en última 
instancia la adivinación y la profecía, el verdadero poder atribuible a Apolo. 



39Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

9-12. Entre los dos pasajes homéricos se amplía la plegaria, añadiendo el aspecto 
mágico-ctónico de este Apolo: es soberano Olímpico, adivino, flechador y protector 
(compuestos que recogen estos conceptos son “que brillas como el oro”, “hijo de Leto”), 
pero a la manera de un dios destructor. Se recuerda otro de los episodios funestos de su 
mitología como “asesino de Pitón”, acto transgresor gracias al cual se hace con la sede 
oracular más importante de la antigüedad, dedicada en sus orígenes a la madre tierra. 
Además es “tormenta huracanada”, “tirano”, “el que vaga por la noche”, “el sediento 
de sangre”, que son atributos que recuerdan a Tifón-Set68 o a las diosas infernales.69 
Estos compuestos griegos alternan con palabras mágicas y nombres mágicos del dios 
superior pantocrátor: Sabaot, Meliuco70 o Arbatiao, junto a mesenkriphi,71 siaoth, 
peuchre,72 sensenbarpharanges y arbeth. Este dios superior tiene un aspecto terrible73 
que se refleja en su contraparte infernal y en los dioses ctónicos. 

68 En el HMag. 11 está la palabra mágica λαιλαμψ, que podría estar en el λαϊλ̣̣.ψ que queda en el 
papiro. Si no dudamos de la lectura de Wesely, Tifón es “huracán” en PGM IV 183 (HMag. 6), 
“λαιλαπετέ”, entre otras referencias a las tormentas y los seísmos.

69 En PGM IV 2598 y 1660 Selene es “μόνη τύραννε”; en 2479, la calumnia a Selene es verla 
beber sangre “ἐγὼ τ<ὴν θεὸν> αἷμα πίνουσαν”; en 2539-40 es “νυχία”, “θηροκτόνε” y “τάφοις 
ἔνι δαῖταν ἔχουσα”; etc. 

70 Parece asociado al dios solar. En los PGM sólo lo encontramos tres veces más: III 45 y 99, en 
dos de las oraciones del conjuro de osirización de un gato para maleficio, donde se asimila al 
Osiris de la barca solar; y en V, 5, en la plegaria para conseguir un oráculo sarápico. Aparece a 
menudo en las tablillas de maleficio (Audollent 1904, tabellae 22.32 o 38.12).

71 Aparece frecuentemente en ensalmos mágicos de carácter egipcio: PGM I 28 Ἁρπον [κνοῦ]φι 
βριντατην σιφριβρισκυλμα αρουαζαρ β[αμεσεν]κριφι νιπτουμιχμουμαωφ, 239 καμβρη χαμβρη· 
σιξιωφι Ἁρπον Χνουφι βριντατηνωφριβρισκυλμααρουαζαρβαμεσενκριφι νιπτουμι χμουμαωφ 
Ἀκτιωφι αρτωσι βιβιουβιβιου σφη σφη νουσι νουσι σιεγω σιεγω νουχα νουχαλινουχα λινουχα 
χυχβα χυχβα καξιω χυχβα δητοφωθ ιι αα οο υυ ηη εε ωω; III 561 Ἁρπ̣̣ον̣̣κνουφι βρ[ιν]τατ[η]
νω[φ]ριβ̣̣ρισκυλμα Ἁρουα̣̣ρζαρβαμεσε[γ]κ̣̣ριφινιγ̣̣θ̣̣ου μιχμουμαωφιαωλι; IV 1294 ὁ Αἰὼν τῶν 
Αἰώνων· σὺ εἶσὺ εἶ ὁ κοσμοκράτωρ, Ῥᾶ, Πᾶν αρ· πενχνουβι· βριντατηνωφρι· βρισκυλμα· 
αρουζαρβα· μεσενκριφι· νιπτουμι· χμουμαωφι· ϊα· ιου· ιυω· αιι· ουω αεηιουω ΒαυβώΒαυβώ, 
Βαυβώ﻿, Φόρβα, Φόρβα Ὀρεοβαζάγρα ωυοιηεα ερ. Vemos la frecuencia con la que aparece 
acompañando a la fórmula Harpon-Cnufis, otro nombre de Horus, Horus-Knephis según R. K. 
Ritner (Betz 1986, pp. 334-5, donde relaciona Knephis con el Agathodaimon), y en contexto 
solar.

72 La encontramos en otras dos ocasiones: IV 202, que es el final del HMag.6 a Tifón, para una 
lecanomancia; y V 35, el mencionado oráculo sarápico.

73 En PGM V 468ss., en otra práctica a Sarapis para invocación del dios trascendente y revelación 
en sueños, se ora al dios superior en términos muy parecidos: ἐπικαλοῦμαί σε, τὸν δυνάστην 
τῶν θεῶν, ὑψιβρεμέτα Ζεῦ, Ζεῦ τύραννε, Ἀδωναί. Cf. Calvo Martínez 2003, pp. 238-239, 
sobre el creador como dios terrible.



Flor Herrero Valdés40

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

En general, las peticiones del conjuro reiteran un aspecto muy importante al que 
apunta esta imagen ctónica del dios: se piden oráculos durante las horas de la noche, 
(“μαντεύεο νυκτὸς ἐ[ν ὥ]ρῃ”; “ἔρχε[ο θ]ᾷσσον ... νυκτὶ δ’ ἐνὶ δνοφερῇ”), o bien 
oníricos (“χρησμῷ δεῖν π<ει>στικὰ διὰ νυκτὸ[ς ἀλη]θῆ διηγουμένῳ <διὰ> [μ]αντικῆς 
ὀνειράτων”). El contacto con la divinidad se debe hacer de noche, entre sueños, 
en ese espacio de la consciencia donde ocurren las visiones que no es ni estando 
despiertos ni dormidos. Y la brujería, la magia de los dioses ctónicos, trabaja en el 
espacio de contacto con este nivel de la psique humana, el subconsciente. Allí habitan 
las fuerzas femeninas y salvajes de la mente, así como los fantasmas de los procesos 
cognitivos no llevados a término satisfactoriamente. Así que, en este punto del rito, 
Apolo adquiere las cualidades de la divinidad ctónica y, volviéndose terrible, obliga 
a la mente consciente a adentrarse en las profundidades. La referencia a la noche 
no es sólo porque se pida revelación en sueños, sino porque son los símbolos que 
el subconsciente envía durante las horas de reposo lo que interpretan los sacerdotes 
apolíneos, los teúrgos y los magos. 

13-15. Por último tenemos el final de la plegaria de Crises, a la cual responde Apolo 
con la plaga. Es del tipo da quia dedi, es decir, “concede porque yo ofrecí”,74 y va 
introducida por la expresión homérica para las súplicas “εἴ ποτέ”, que también aparece 
en el HMag. 9,75 aunque no de la misma forma. Mientras aquí supone un ‘da porque 
yo he hecho algo en tu culto’, haciendo hincapié en el poder del sacerdote o cualquier 
ministro de la divinidad, allí el argumento es ‘da porque ya diste o es propio de tu 
culto’. Esto es muy significativo, pues el HMag. 9 es la última plegaria del ritual, 
de manera que se supone que, para cuando se pronuncia, el dios ya ha empezado a 
responder, es decir, ya está presente, ya ha sido captado de alguna forma. Y ambos 
periodos están haciendo referencia a la repetición de la plegaria en la propia Ilíada. 

5.4.4. Recapitulación

Este conjunto de versos fue identificado como un antiguo himno a Apolo insertado 
entre las plegarias de este conjuro y, siguiendo la forma de su hermano, el HMag. 9, 
Preisendanz lo reconstruye separándolo de la primera parte del ensalmo original, hasta 
casi hacerlos coincidir en forma y estructura, dando preeminencia a la invocación 
clética y de oráculo al Letíada que se repite en ambos, y acabándolo con la petición 

74 Ausfeld 1903; Pulleyn 1999, pp. 28-29.
75 Cf. Herrero Valdés 2020, p. 178. Dice en HMag. 9, ll. 5-7: 

εἴ ποτε δὴ φιλόνικον ἔχων κλάδον ἐνθάδε δάφνης 
[σῆ]ς ἱερῆς κορυφῆς ἐφθέγγεο πολλάκις ἐσθλά· 
καὶ νῦν μοι σπεύσειας ἔχων θεσπίσματ’ ἀληθῆ·



41Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

de acción homérica tipo εἴ ποτέ. Lo hace así por la consistencia en la representación de 
Apolo: de carácter completamente griego, protector y garante de las artes adivinatorias 
y sus ministros, terrible desde sus primeras manifestaciones en la literatura homérica y, 
además, asimilado al dios superior en sus manifestaciones simbólicas solares y eónicas. 

Sin embargo, para un análisis adecuado del texto hay que recordar que forma parte 
de dos invocaciones separadas, una para la captación de la luz solar al amanecer y otra 
para captación del sol del atardecer: 

1.	 La primera se inicia invocando a Dafne-laurel, aunque para desarrollar atributos 
de Apolo (HMag. 13), y acaba con lo que podemos denominar HMag. 10a, donde 
está la petición, clética y de oráculo, que resume el contenido oracular anterior.

2.	 Lo que llamamos HMag. 10b es el segundo ensalmo de unión solar, una ree-
laboración mágica de la súplica de Crises a Apolo, donde la captación helíaca 
debe haber sido consumada.

El oficiante ya está preparado para la unión con Selene, que se realiza con la última 
invocación, dirigida a Dafne y Apolo, que contiene los versos hexamétricos del HMag. 
14 a Dafne y el HMag. 9 a Apolo, la cual traerá los oráculos oníricos, una vez se recite 
nuevamente ante la lámpara y las ofrendas, en el lecho.

5.5. Himno a Dafne II (Preisendanz 14: an Daphne II) 

El HMag. 14 son cuatro versos sacados de la primera parte de la última plegaria del 
ritual, la cual se realiza para unión con la divinidad, esta vez Selene, y que contiene la 
petición de adivinación dirigida a Apolo expresada en prosa. Se recita afuera (“μετὰ τοῦ 
εἰσελθεῖν ἀπὸ τῆς εὐχῆς”, ll. 59-60 del papiro completo), ante la luna76 y va introducida 
por la expresión “πρὸς Σελήνην ἐστὶν αὐτοῦ σύστασις ἥδε”.

5.5.1. Texto griego: P. Lon. Inv. 47, PGM VI o GEFM 30, líneas 40-47

Δάφνη, μαντο[σ]ύνης ἱερὸν φυτὸν Ἀπόλλωνος,
Δάφνη παρθε[νι]κή, Δάφνη, Φοίβοιο ἑταίρη, 

Σαβαώθ, ϊαωαωοϊ, αγχοθι πύλα, μ̣̣ουσιάρχα, ὅ τὸν ὕπ<ν>ον,
δεῦρό μοι, ἔρχε[ο θ]ᾷσσον, ἐπείγομαι ἀείσασθαι

θεσμοὺς θεσπ[εσί]ους, νυκτὶ δ’ ἐνὶ δνοφερῇ

76 Al principio del papiro se indicaba que todo el proceso mágico se lleva a cabo tras la luna 
llena, en el cuarto día de la diosa en cuarto creciente: “τὴν σύστασιν ποιήσεις τῇ δ̣̣ʹ τῆς θεοῦ 
προσθέσεως ἐξ οἴκου ἐπιπέδου”.

5



Flor Herrero Valdés42

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

1-2 sup. We 3 nomina magica, contra metrum, del. We, Pr | ἀγχόθι sugg. Herr, Bl, Ch, GEFM: 
ϊαγχωθι PGM, GEFM | πυ̣λ̣α μ̣ο̣υσιαρχα l. et πύλα Μουσιάρχα coni. Pr: πυλα·ουσιαρχας l. We: 
πυλη..ουσιαρχας l. Ke: πύλης, μ̣ο̣υσιάρχα Bl, Ch | sugg. Herr: οτονυπον PGM: τον υπον We, Ke: 
οψονυπον l. Bl, Ch, GEFM: ἀρχός τοῦ ὕπνου sugg. Bl 4 sup. We | επειγομαι Π, Ke, We: ἔπειγέ 
μοι corr. PGM, Pr, Bl, Ch 5 sup. We | θεσμοὺς θεσπεσίους [καωαρὰς φήμας τ’ἀναφαίνειν]/ 
νυκτὶ δ’ ἐνὶ δνοφερῇ [φέρε μοι θεσπίσματ’ ἀληθῆ] coni. Pr ex h.Orph.34, 9 et HMag. 9, 6.

5.5.2. Traducción: 

Dafne, sagrada planta de adivinación de Apolo,
Dafne virginal, Dafne, compañera de Febo, 

Sabaoth, Iao aoooio, el (que está) cerca, puerta, fundamento de las Musas, el 
(que está en) el sueño,

Aquí, a mí, ven rápida, me urge que se canten
las leyes de divino sonido, en esta noche oscura.

5.5.3. Comentario

5.5.3.1. Estructura y forma

Este pasaje métrico forma parte de una invocación de nueve líneas. Comienza 
con el mismo verso que el HMag. 13, la primera oración del hechizo, y le sigue otro 
hexámetro casi perfecto. Tras una línea de nombres mágicos, tenemos dos líneas más 
o menos dactílicas en las que el hexámetro se empieza a diluir: el verso 4 contiene 
problemas métricos, como troqueo por dáctilo en el primer y cuarto pie, y el verso 
5 es un pentámetro. Por esta razón, Preisendanz divide en la cesura, creando dos 
hexámetros y supliendo de la siguiente manera, a partir del Himno Órfico 34 (l. 9) y 
el cierre del HMag. 9:

θεσμοὺς θεσπεσίους [καωαρὰς φήμας τ’ἀναφαίνειν]

νυκτὶ δ’ ἐνὶ δνοφερῇ [φέρε μοι θεσπίσματ’ ἀληθῆ]

Aquí acaba el verso. El resto, en prosa, contiene otra línea de vocales mágicas y 
otra invocación final dirigida a Apolo. Dice:

“ρησαβααν· ααν...ανα· αανανααναναλααα· ααα· ααα.

ἔστι δέ το[ι] τῷ Δηλίῳ, τῷ Ν̣̣[ομί]ῳ, τῷ τῆς Λητοῦς κ[αὶ] Διός, χρησµῳδεῖν 
π[ρο]γνωστικὰ διὰ νυκτὸ[ς, ἀλη]θῆ διηγουμένῳ <διὰ> [μ]αντικῆς 
ὀνειράτων”.



43Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

rheesabaan, aan ... ana, aananaananalaaa, aaa, aaa,

Es propio de ti, Delio, Nomio, el hijo de Leto y Zeus, profetizar el futuro 
durante la noche, expresando verdades por medio de oráculos oníricos”.

5.5.3.2. Contenido

Se divide simétricamente en dos, mediante la línea de palabras mágicas referidas 
a Febo identificado con el dios superior. 

1-2. En las dos primeras líneas se invoca a Dafne, con una anáfora triple de su nombre, 
y se la denomina “planta de adivinación de Apolo”, repitiendo el inicio del hechizo, 
además de “virginal” (παρθενική) y “compañera de Apolo”. Sus atributos importantes 
no son como ninfa sino como laurel, el objeto de culto más importante de Apolo, y 
como doncella. La palabra ἑταῖρος es un término de contexto iniciático para época 
helenística y probablemente antes,77 de manera que aquí hace referencia a Dafne 
como un personaje más del culto apolíneo, paralela a Apolo, Ártemis o Asclepio, 
y dedicada exclusivamente al ámbito adivinatorio, tal vez como origen del mismo, 
como se ha mencionado.

3. Como en otros ejemplos,78 la línea de voces magicae rompe el sentido y el ritmo 
para dejar paso a la siguiente sección. En ella, Apolo aparece sincretizado con el 
dios superior, con cαβα̇̇ωθϊαωαωωϊ. Interpreto “Febo (que es) Σαβαώθ, ϊαωαωοϊ”, es 
decir, Sabaoth-Iao y un juego de vocales casi palindrómico sobre el segundo nombre 
mágico, de origen hebreo, que recuerda al grito peánico ἰή o al dionisíaco εὔιε.79

El resto de la línea, αρχωθιπυλα[.] μ̣ο̣υσιάρχα οψονυπον, puede contener compuestos 
mágicos, en principio referidos a Apolo:

•	αγχωθι podría ser un error por ἀγχόθι, otra forma de ἄγχι o ἀγχοῦ, o bien una 
forma corrupta de aoristo pasivo de ἀναχώννυμι. En el primer caso, podría ser 

77 Cf. Reitzenstein 1978, p. 160.
78 Sin ir más lejos, la palabra mágica akrakanarba para dividir la plegaria de Dafne y Apolo 

del HMag. 9 o, dentro de este, el uso del palíndromo allalla allalla santalala talala, como 
frontera entre la epíclesis y la petición tipo εἴ ποτέ. 

79 Es muy frecuente en los papiros mágicos con cerca de ciento cincuenta ejemplos, de los cua-
les muchos parecen seguir la misma secuencia sonora. Por ejemplo: PGM I 326 “αϊη ϊαηϊα 
αϊη αϊη ϊαω”; II 14ss. “ωεαη· ϊαωϊη· ωϊαη· ωϊαη ...ε· ιω· ηϊ· Ἰαήλ ... ωευε ϊυω· εαω· Σαβαώθ”; 
III 475 “ιε̣̣η̣̣ ιοεη ιε Ἰάω Ἶσ̣̣ι̣̣”; 572-573 “Ἰάω α[ωι] ωαι[ωυα] ωωωωωω αααααα ιυ”; 581 
“ευαηω ιω ιαω ωαι ωιω ηαυι”; IV 207 “αεηιο ϊου οηωα· εαϊ αεηι ωι ιαω αηι αι ιαω”; o 955 
“ιυ ευη οω αεη ιαεηαιαη· ε αι ευ ηιε ωωωωω ευ ηω ϊαωαι”.



Flor Herrero Valdés44

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

parte del sintagma ἀγχοῦ πύλης, “el que está cerca de la puerta”, como han 
interpretado Blanco Cesteros y Chronopoulou a causa de la laguna tras πυλα y 
la ambigüedad del trazo de la última alfa, interpretada por Kenyon como una 
eta. En mi traducción he mantenido ambos elementos separados, como dos 
apelaciones mistéricas de la divinidad, “el que está cerca” y “puerta”.

•	μουσιάρχα podría ser una versión del epíteto de Apolo Μούσαρχος, “líder de las 
Musas”, y podría estar en femenino, pasando aquí a invocar otra vez a Dafne, 
o bien ser un concepto abstracto significando “principio o fundamento de las 
Musas”, una expresión muy bella que puede referirse, bien a Dafne como esa 
fuerza amorosa que inició la actividad poético-profética según el mito trans-
mitido en el HMag. 11, o bien simplemente a Apolo como la dýnamis divina 
detrás de todo proceso artístico. 

•	οτονυπον sugiere “ὅ τὸν ὕπ<ν>ον” , “el que está en el sueño”, una apelación 
muy apropiada para el ritual.

4-5. Por último, tenemos la petición clética, de apremio, típica de la magia: “δεῦρό 
μοι, ἔρχεο θᾷσσον, ἐπείγομαι”, “aquí, a mí, ven prestamente, me apremia...”. Está 
dirigida a Dafne, a pesar de la línea mágica interpuesta y sus ambigüedades. No es 
común que sea ella la que se presente y presida los cantos. Tanto en el HMag. 13 
como en el 11, que se inician con el mismo verso invocando a Dafne como planta 
adivinatoria, las peticiones de oráculo se dirigen a Apolo. Dicen:

•	HMag. 13 a Apolo, “envía sagrado oráculo” y “profetiza”; 

•	HMag. 11 a Apolo, “inspira los cantos de las divinas bocas” e “inspira 
canciones”80;

•	HMag. 14 a Dafne, “apresúrate a cantar divinas leyes”.

Como se ha comentado más arriba, la Dafne clásica no es agente profético, si bien 
es un objeto fundamental del culto oracular apolíneo.81 En época tardía empiezan 
a presentarse testimonios en los que se convierte en otra “doncella profética” más, 
encarnando el ‘parler-femme’ de las profetisas sibilas82 y llegando a identificarse 
con la propia hija de Tiresias, una sacerdotisa legendaria de Delfos cuya maestría 
al pronunciar oráculos era tal que el propio Homero podría haber hecho uso de 

80 Línea 134 y 146 del papiro completo, cf. Herrero Valdés 2020, pp. 186.
81 Blanco Cesteros 2014. 
82 Monaca 2011, p. 364 y Mauxion 1987, p. 9. 



45Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

sus versos, los cuales, por su época, aún se habrían podido leer en las paredes del 
santuario apolíneo.83

Desde luego, lo que se pide a Dafne que cante (ἀείσασθαι) aquí ante Selene esa 
noche son “θεσμοὺς θεσπεσίους”, expresión poética que llama la atención por su 
aliteración del sonido thes-. Θεσμός se puede puede traducir por “leyes” o “preceptos”, 
significando “lo estipulado o impuesto” como sustantivo compuesto a partir del verbo 
τίθημι; y θεσ-σπέσιος está formado por θεός y ἔσπον según Lucrecio (Sacr.13), de 
manera que significa “pronunciado por el dios” o “ pronunciado de manera divina”. Así 
que se le pide a Dafne que, al sonido de los metros divinos que se han estado usando 
a lo largo del hechizo, se presente y cante para el suplicante la voluntad divina. Esta, 
se recuerda al final de la invocación en prosa (“ἔστι δέ τοι τῷ Δηλίῳ (…) χρησµῳδεῖν 
π[ρο]γνωστικὰ (…), ἀλη]θῆ διηγουμένῳ), es propia de Apolo, él es el que transmite 
la verdad, ἀλήθεια, un término filosófico que vuelve a conectar estos rituales con la 
teúrgia neoplatónica. En este pasaje, esa verdad la pronuncia Dafne como profetisa, 
es ella quien transmite lo que “es propio” de Apolo, en contraste con los otros dos. La 
transformación del mito mencionada por Monaca y Blanco Cesteros se ve testimoniada 
aquí, donde se la invoca como fuerza adivinatoria y se le acaba pidiendo que dé oráculo 
de un estilo muy concreto, cantado a la manera de las profetisas sibilas, maestras de 
la recitación hexamétrica. 

Se cierra la plegaria con una alusión homérica, “νυκτὶ δ’ ἐνὶ δνοφερῇ”, que 
encontramos en Od. XV, 49, que dice: “Imposible es, Telémaco, hacer el camino en 
las sombras de la noche, no basta querer”.84 Esta referencia mítica refuerza la idea de 
dificultad que conllevan estos rituales. No son procesos psíquicos fáciles, pues de noche, 
adormilada la vigilancia, se amplifican los miedos, lo cual, por otra parte, debe ser el 
estado adecuado para realizar los rituales de incubación apolínea. En mi opinión, estamos 
ante un ejemplo temprano de la ‘noche oscura del alma’, tópico habitual de la literatura 
mística, pues se refiere a un estado cognitivo muy importante en el proceso visionario. 

83 Diod. Sic. IV 66.5.4-67.1.1: “ἔπειθ’ οἱ μὲν ἐπίγονοι τὴν πόλιν ἑλόντες διήρπασαν, καὶ τῆς 
Τειρεσίου θυγατρὸς Δάφνης ἐγκρατεῖς γενόμενοι ταύτην ἀνέθεσαν εἰς Δελφοὺς κατά τινα 
εὐχὴν ἀκροθίνιον τῷ θεῷ. αὕτη δὲ τὴν μαντικὴν οὐχ ἧττον τοῦ πατρὸς εἰδυῖα, πολὺ μᾶλλον 
ἐν τοῖς Δελφοῖς διατρίψασα τὴν τέχνην ἐπηύξησε· φύσει δὲ θαυμαστῇ κεχορηγημένη 
χρησμοὺς ἔγραψε παντοδαπούς, διαφόρους ταῖς κατασκευαῖς· παρ’ ἧς φασι καὶ τὸν ποιητὴν 
Ὅμηρον πολλὰ τῶν ἐπῶν σφετερισάμενον κοσμῆσαι τὴν ἰδίαν ποίησιν. ἐνθεαζούσης δ’ αὐτῆς 
πολλάκις καὶ χρησμοὺς ἀποφαινομένης, φασὶν ἐπικληθῆναι Σίβυλλαν· τὸ γὰρ ἐνθεάζειν κατὰ 
γλῶτταν ὑπάρχειν σιβυλλαίνειν.”

84 Traducción de J. M. Pabón, en la Biblioteca Clásica Gredos.



Flor Herrero Valdés46

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

Se ha terminado de configurar simbólicamente la epifanía, la unión con la fuerza 
divina femenina que representan Dafne y Selene, para poder pedirle que cante los 
preceptos divinos y verdades que proceden en última instancia de Apolo. 

5.5.3.3. Recapitulación

En este papiro hay, pues, tres versiones diferentes de la invocación a Dafne:

líneas 5-39 líneas 40-57 líneas 135-188
“Dafne, sagrada planta de adivi-
nación de Apolo, por cuya cau-
sa, habiéndola probado aquel día 
Febo, coronado con tus ramas 
... su cabeza de largos cabellos, 
...agitando el cetro en las palmas 
de sus manos, sobre los picos del 
monte Parnaso, de muchos valles, 
el más alto, ...a los suyos, pro-
fetiza a los mortales. … gimien-
do lastimosamente, el mismo 
Apolo... doncella …”.

“Dafne, sagrada planta 
de adivinación de Apolo, 
Dafne virginal, Dafne, 
compañera de Febo, 
Sabaoth, Iao aoooio, 
el que está cerca, puer-
ta, fundamento de las 
Musas, el que está en el 
sueño, aquí, a mí, ven 
rápida, me urge que se 
canten las leyes de divi-
no sonido, en esta noche 
oscura.”

“Dafne, sagrada planta del 
arte adivinatoria de Apolo, 
por causa de cuyas hojas, 
habiéndolas probado aquel 
día, hizo manifiestos los 
divinos cantos él mismo, el 
señor, portador del cetro.”

En conjunto, dan información acerca de la versión tardía del mito de Dafne y su 
reelaboración para los propósitos mágico-teúrgicos (si bien a la misma vez traen pin-
celadas de concepciones místicas y mágicas tan antiguas como las que encontramos 
en Empédocles), hacen referencia al sacerdocio apolíneo desde figuras legendarias y 
testimonian prácticas teúrgicas neoplatónicas. 

En ella, Dafne es muchacha virginal y profética, parte de la compañía apolínea 
de entes divinos proféticos de la adivinación oracular, amada de Apolo y laurel. El 
efecto de su contacto provoca los cantos divinos del dios por primera vez. Además, 
en el contexto del rito, Dafne se asimila a la luna, pues se la invoca bajo sus rayos 
y en sus momentos propicios, y con ella a todas las diosas ctónicas de esta magia. 
Efectivamente, la “doncella” es en los PGM también Perséfone, Hékate o Ártemis. Y 
posee los poderes de Afrodita, pues un solo beso suyo incita al éxtasis divino. 

Se unen aquí diversas nociones indispensables en la alteración de conciencia que 
permite visiones epifánicas: el arquetipo de la diosa-bruja, reina de los procesos del 



47Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

subconsciente y destructora del estado habitual de conciencia;85 la ninfa virginal que 
simboliza el ardor del alma por la unión divina, el ieros gamos, que rehuye pero al 
que acaba sucumbiendo; el laurel, el objeto ritual por excelencia para la manía, cuyo 
olor característico y sonido de hojas que se rozan unas a otras en las manos del ofi-
ciante o en el vaivén de las ramas al son de los vientos, llama al estado de unión, de 
armonización, o quizás simplemente intoxica en las condiciones adecuadas. 

5.6. Conclusión

Los himnos analizados proceden de plegarias de dos rituales diferentes de unión 
con Apolo para visión del dios, en sueños o en un trono, con la ayuda de una lámpara. 
El objetivo central de todas las invocaciones es clético y epifánico, es decir, que la 
divinidad se presente, de la siguiente manera:

a.	 En el primero, aparecen dos recitaciones simétricas introducidas por la invo-
cación de Dafne-laurel como divinidad oracular, una para realizar la sýstasis 
con el sol, con petición de oráculos oníricos a Apolo; y otra en la que se realiza 
la comunicación o contacto con la luna, en la que se le pide a Dafne que cante 
verdades divinas. Estas requieren de la captación de la luz natural del sol y de 
la luna, dýnamis que se resume ante las llamas de la lámpara y las ofrendas, 
ante las que se vuelven a recitar. Requiere la preparación de las ramas del 
laurel en una corona, de la tablilla con la figura del Acéfalo, del lecho para 
dormir y de ciertos métodos para recordar lo que sobrevenga en el sueño. Aquí 
el mago se hace médium o sacerdote, recibe las revelaciones en un estado de 
hipnagogia y debe interpretar las imágenes oníricas.

b.	 En el segundo, hay una sola plegaria muy larga introducida con la misma ex-
presión a Dafne-laurel como divinidad oracular, quien a su vez es el estímu-
lo que provoca en el propio Apolo la capacidad de cantar y dar oráculo. Se 
recita ante la lámpara, de noche, y se pide a Apolo-Helios, Helios, Horus y 
Febo-Apolo que insufle en el suplicante el don de la adivinación. La captación 
de la ousía helíaca se realiza con la propia invocación, en la que se mencionan 
las formas y nombres mágicos de la divinidad solar en los diferentes momentos 
del día. Requiere igualmente la preparación de las hojas del laurel en forma 
de corona, de ofrendas y unciones, de una imagen del Acéfalo (dibujado en 
la mecha de la lámpara) y de la preparación del lugar de la ceremonia, donde 
habrá, además de la lámpara, un trono y un lienzo. Termina con la liberación 
del dios, puesto que se ha atraído y captado su presencia al trono grabado con 

85 El anima de C.  Jung o la Diosa Blanca de R. Graves.



Flor Herrero Valdés48

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

hexámetros dirigidos a Apolo. En este es el propio mago el que profetiza, ante 
la presencia del rey divino del trono. 

Además, ambos utilizan hexámetros mezclados con prosa y mencionan cantos y 
maneras especiales de pronunciar (“ἱεροῖσι πεδίλοις”, l. 15; “ἐπείγομαι ἀείσασθαι 
θεσμοὺς θεσπεσίους”, l. 44; “µολπ̣ὴ̣ν ἔννεπε Φοῖβε δι’ ἀµβροϲίου ϲτοµάτοιο”, l. 146), 
utilizan expresiones poéticas conocidas, sobre todo homéricas, pero también otras que 
pueden provenir de un hipotético corpus de literatura gnóstico-mágica, compartidas 
con el último gran compositor de épica hexamétrica griega, Nono de Panópolis. El 
mago, a la manera de las profetisas sibilas, es δαφνηφάγων y compositor de oráculos 
y cantos hexamétricos. Se consagra así a un personaje primordial de los rituales de 
incubación de Apolo, que este papiro transmite dentro de la magia de fotagogia. 
Aunque no se mencione expresamente la captación de la luz y de los dioses, es 
fundamental el uso de lámparas, braseros y lienzos donde se reflejen visiones, y la 
utilización de los momentos ‘brujos’ del día, donde la luz del sol no es aún la de la 
consciencia, ni la de la luna la del inconsciente. El amanecer, el atardecer, la duerme-
vela y la oración meditativa son estados del ciclo del sueño en los que se permite a 
la conciencia viajar entre niveles de la psique que normalmente están desconectados. 
Y estos rituales realizan un juego teatral magistral con el poder de la luz natural y de 
las llamas para dirigir el ojo de la mente. 

Bibliografía

Ausfeld, C., De Graecorum Precationibus Quaestiones, Teubner, 1903.
Abel, E., Orphica: Accedunt Procli Hymni, Hymni Magici, Hymnus in Isim alique eiusmodi 

carmina. Praga, Tempsky, 1885. 
Audollent, A., Defixionum tabellae quotquot innotuerunt: tam in Graecis orientis quam 

in totius occidentis partibus praeter Atticas in Corpore inscriptionum Atticarum editas, 
París, 1904.

Betz, H. D. (Ed.), The Greek magical papyri in translation: including the Demotic Spells, 
Chicago-London, University of Chicago Press, 1986.

Bierl, A., “Apolo in Greek tragedy: Orestes and the god of initiation”, en J. Solomon (ed.), 
Apollo: origins and influences, Tucson-London, University of Arizona Press, 1994, 
pp. 81-96.

Blanco Cesteros, M., “La doncella profética: la última metamorfosis de Dafne”, en De la 
Villa, J. et al. (eds.), Ianua Classicorum. Temas y formas del Mundo Clásico, Vol. II, 
Madrid, 2014, pp. 75-82.



49Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

Blanco Cesteros, M.,“¡Salve, Helio! Estudio estilístico-funcional de la fórmula χαῖρε en los 
textos mágicos”, en E. Suárez, M. Blanco y E. Chronopoulou (ed.), Los Papiros Mági-
cos Griegos: entre lo sublime y lo cotidiano, Madrid, 2015, pp. 111-131.

Blanco Cesteros, M., Edición y comentario de los himnos a Apolo, Helio y el dios supremo 
de los papiros mágicos griegos. Tesis doctoral, Universidad de Valladolid, 2017.

Bortolani, L. M., Magical Hymns from Roman Egypt: A Study of Greek and Egyptian Tra-
ditions of Divinity. Cambridge: Cambridge University Press, 2016. 

Burkert, W., “Signs, Commands and Knowledge: Ancient Divination between Enigma and 
Epiphany”, en S. I. Johnston y P. T. Struck (eds.), Mantikê: Studies in Ancient Divination, 
Leiden-Boston, Brill, 2005, pp. 29-50. 

Calvo Martínez, J. L., “Dos himnos mágicos al Creador. Edición crítica con introducción y 
comentario”, MHNH 3 (2003) 231-250.

Calvo Martínez, J. L., “El himno Χαῖρε δράκων a Helios del Papiro Parisino. Edición crítica 
y comentario”, MHNH 4 (2004) 265-278.

Calvo Martínez, J. L., “¿Licnomancia o petición de demon páredros? Edición de fragmentos 
hímnicos del PGM I 262-347”, MHNH 5 (2005) 263-276.

Calvo Martínez, J. L., “El himno a Helios ἀεροφοιτήτων ἀνέμων de la colección PGM ”, 
MHNH 6 (2006) 157-176.

Calvo Martínez, J. L., “Morfología de las Prácticas mánticas de la Luz. Fotagogia y Lic-
nomancia en los PGM”, en M. Monaca (ed.), Problemi di Storia religiosa del Mondo 
tardo-antico. Tra Mantica e Magia, Cosenza, 2009, pp. 45-78.

Calvo Martínez, J. L., “Himno α Hécate-Selene. Práctica coactiva (PGM IV 2714-2783)”, 
MHNH 13 (2013) 85-98.

Calvo Martínez, J. L. & Sánchez Romero, M. D., Textos de magia en papiros griegos, Gre-
dos, 1987.

Carpenter, T. H., “Terrible twins”, en J. Solomon (ed.), Apollo: origins and influences, Tuc-
son-London, University of Arizona Press, 1994, pp. 61-79.

Chronopoulou, E., “PGM VI: a lost part of PGM II”, SO 91 (2017) 118-125.
Chronopoulou, E., Edition of the Greek Magical Papyri (PGM) I and VI+II: Introduction, 

text and commentary. Tesis doctoral, Universitat Pompeu Fabra, Barcelona, 2017b. 
Chronopoulou, E., “The authorship of PGM VI (P. Lond. I 47) + II (P. Berol. inv. 5026)”, en 

A. Nodar y S. Tovar (eds.), Proceedings of the 28th International Congress of Papyrolo-
gy, Barcelona 2016, Universitat Pompeu Fabra, Barcelona, 2019, pp. 325-332. 

Dooso, K., “A History of the Theban Magical Library”, Bulletin of the American Society of 
Papyrologists 53 (2016) 251-274. 

Eitrem, S., Zu den Berliner Zauberpapyrus, Kristiania, 1923.



Flor Herrero Valdés50

MHNH, 22 (2023-2024) 7-51 ISSN: 1578-4517

Faraone, CH. & Torallas Tovar, S. (eds.), Greek and Egyptian Magical Formularies. Edi-
tion, translation and commentary, vol. I, California Classical Studies, 2022, pp. 360-363.

Gemelli Marciano, M. L., “Images and experience: at the roots of Parmenides’ Aletheia”, 
Ancient Philosophy 28 (2008) 21-48.

Heitsch, E., Die griechischen Dichterfragmente der romischen Kaiserzeit. 2ª.ed., Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1963 (vol.1)-1964 (vol.2). 

Henrichs, A. & Preisendanz, K., Papyri Graecae Magicae. Die griechische Zauberpapyri, 
Vols. I-II, Stuttgart, 1974 (2ª edición). 

Herrero Valdés, F., “Una práctica profética con himnos a Helios y Apolo (PGM III 185-
261)”, MHNH 19 (2019) 257-298.

Herrero Valdés, F., “Himnos mágicos griegos: características y estructura”, en Martos Mon-
tiel et al. (ed.), Plutarco entre dioses y hombres, vol. II, Zaragoza, 2019, pp. 1111-1128. 

Herrero Valdés, F., “Las prácticas del PGM II: Himnos a Dafne, Apolo y Helios-Apolo, 
¿Una tradición oracular apolínea (Parte I)?, MHNH 20 (2020) 141-178.

Herrero Valdés, F., “Nonnus and the Graeco-Egyptian magic: crossroads, poetic confluen-
ces and fringe states”, en B. Verhelst (ed.), Nonnus of Panopolis in Context IV: Poetry at 
the Crossroads, Peeters, Lovaina, 2022, pp. 355-382.

Johnston, S. I., “The Mantis and the Magician”. En Ancient Greek Divination, Chichester, 
Wiley-Blackwell, 2008, pp. 144-183. 

Kenyon, F., Greek Papyri in the British Museum, Vol. I, London, 1893.
Kingsley, P., Ancient philosophy, mystery and magic. Empedocles and the Pythagorean tra-

dition, Oxford University Press, 1995.
Kingsley, P., In the dark places of wisdom, Duckworth, London, 2001.
Kingsley, P., A story waiting to pierce you: Mongolia, Tibet and the Destiny of the Western 

World, California, 2010. 
Kotansky, R., Greek Magical Amulets. The Inscribed Gold, Silver, Copper, and Bronze La-

mellae. Part I: Published Texts of Known Provenance. Opladen, Springer Fachmedien 
Wiesbaden, 1994. 

Mahowald, M. W. & Schenck, C. H.,  “Insights from studying human sleep disorders”. Na-
ture 437 (2007) 1279-1285.

Mauxion, M., “La transmission de la parole oraculaire”, Langages 85 (1987) 9-14.
Mavromatis, A., Hypnagogia. The nature and function of the hypnagogic state, tesis doctoral, 

Universidad de Brunel, 1983. 
Meunier, M., Plutarco. Isis y Osiris. Misterios de la Iniciación, ed. Obelisco,1997. 
Monaca, M., “Una «Sibilla» nei Papiri Magici? Per una rilettura di PGM VI”, MHNH 11 

(2011) 360-370.



51Himnos Mágicos a Dafne y Apolo: ¿una tradición oracular apolínea? (Parte II)

ISSN: 1578-4517 MHNH, 22 (2023-2024) 7-51

Monte, A., “Un manuale di magia greco a Berlino: il Papyrus Berolinensis Inv.5026”, en M. 
de Haro Sánchez (ed.), Écrire la magie dans l’antiquité. Actes du colloque international 
(Liège, 13-15 octobre 2011). Presses Universitaires de Liège, 2015, pp. 35-40.

Pachoumi, E., The Concepts of the Divine in the Greek Magical Papyri (Studien in Texte zu 
Antike und Christentum 102) , Tübingen: Mohr Siebeck, 2017.

Pulleyn, S., Prayer in Greek Religion, Oxford, 1999.
Redondo, J. M., “Cuestiones acerca de la teúrgia en Proclo: metafísica, eros y ritual en el 

platonismo de la antigüedad tardía”, Nova Tellvs 37/1 (2019) 73-98. 
Reitzenstein, R., Hellenistic Mystery-Religions: Their Basic Ideas and Significance, Eugene 

OR, Pickick Publications, 1978. 
Suárez de la Torre, E., “Tradizione profetica, composizione poetica e identità nazionale: 

Asia de Europa negli Oracoli Sibillini Giudaici”, en G. Urso (ed.), Tra oriente e occiden-
te, Pisa, 2007, pp. 61-78.

Tissi, L. M., “L’innologia magica: per una puntualizzazione tassonomica”, en M. de Haro 
Sánchez, (ed.), Écrire la magie dans l’antiquité. Actes du colloque international (Liège, 
13-15 octobre 2011). Liège, Presses Universitaires de Liège, 2015, pp. 151-172.

Ustinova, Y., Caves and the ancient Greek mind: descending underground in the search for 
ultimate truth, Oxford, 2009. 

Warren, J., The Head Trip: Adventures on the Wheel of Consciousness, Random House, New 
York, 2007.

Wessely, C., Griechische Zauberpapyrus von Paris und London, Denk. Wienn. Akad., 1888. 




